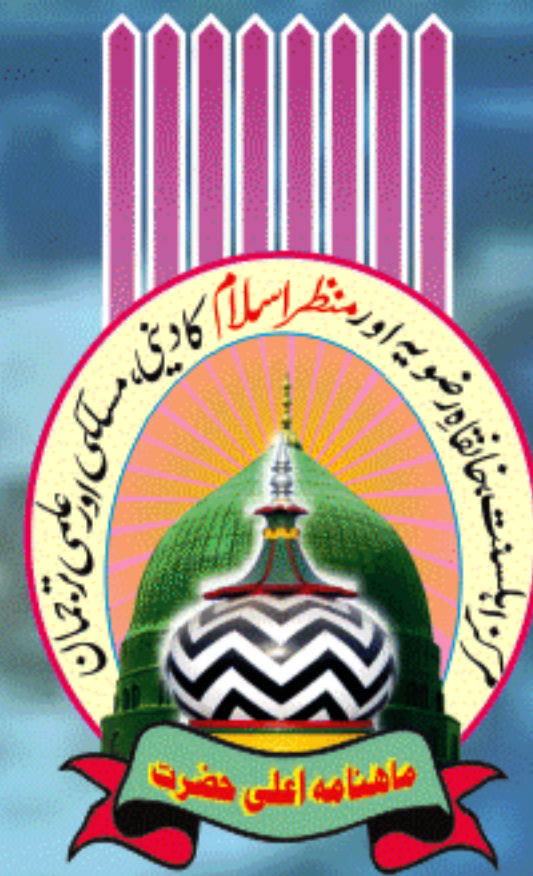


عالم اسلام کو نیا اسلامی سال اور عرس نوری مبارک ہو!

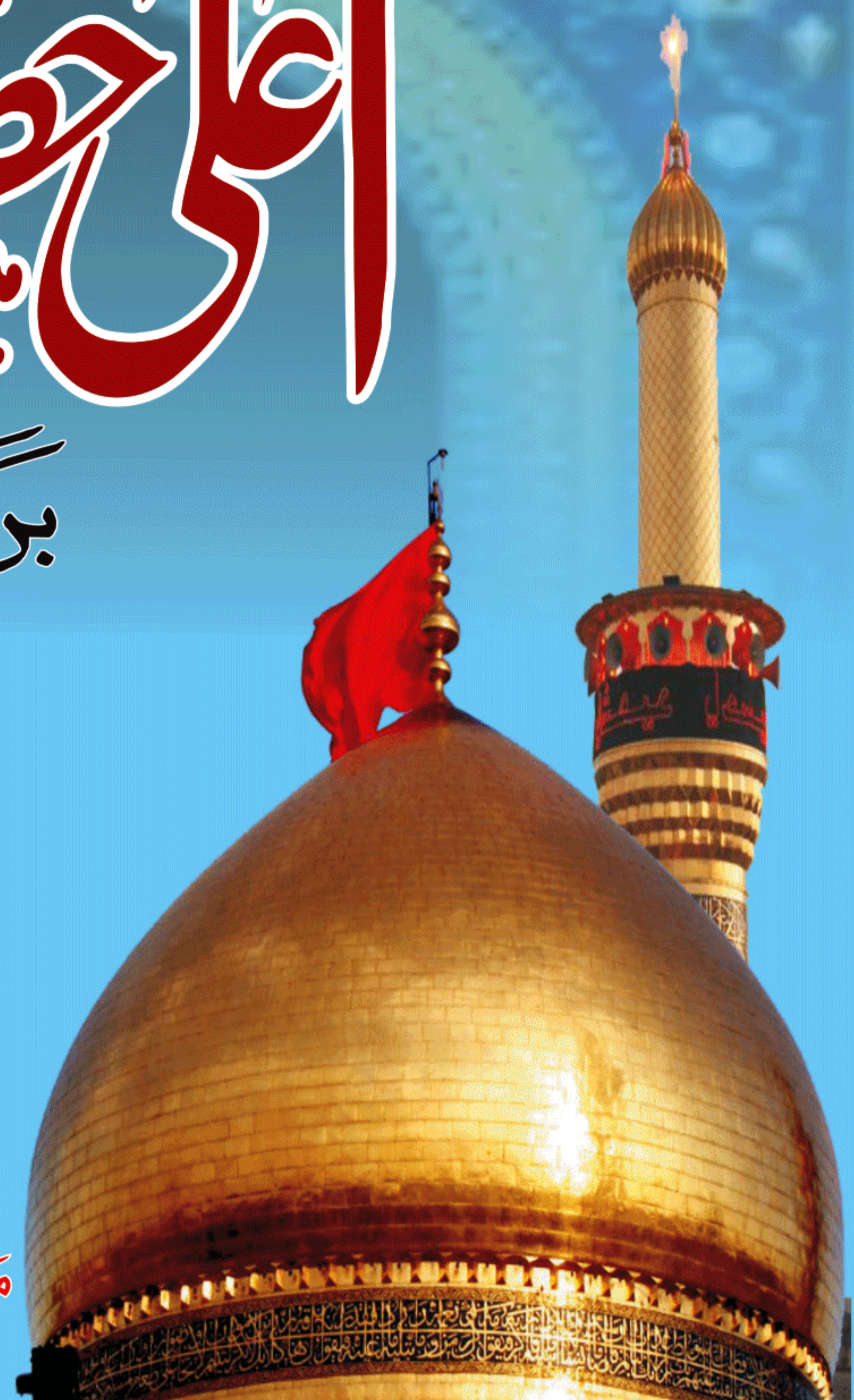


مَاهِنَامَةُ  
اعلیٰ حضرت  
بریگش شاہ نیف

December  
2013

محرم  
۱۴۳۵ھ

مُدِیر اعلیٰ  
مولانا الحاج محمد سعیدان الرضا خاں سیفی



## فہرست

|    |                                              |                                                             |    |
|----|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----|
| ۱  | حسان الہند امام احمد رضا فاضل بریلوی         | کلام الامام امام الكلام                                     | ۱  |
| ۳  | حضرت مولانا قاری عبد الرحمن خان قادری بریلوی | مفتی اعظم اور شدھی تحریک (اداریہ)                           | ۲  |
| ۷  | ابرار الحق رحمانی مدھوبی                     | باب النفسیر                                                 | ۳  |
| ۸  | حضرت مولانا الحاج سبجان رضا خاں سبجانی میاں  | باب الحدیث                                                  | ۴  |
| ۹  | حضرت مولانا الحاج محمد احسن رضا قادری        | فتاویٰ منظر اسلام                                           | ۵  |
| ۱۵ | امین ملت حضرت سید شاہ امین میاں قادری مدظلہ  | شاہ برکت اللہ مارہ روی کی حیات مبارکہ کے چند گوشے           | ۶  |
| ۱۸ | مرحوم سید اعجاز حسین رضوی                    | عاشرہ صبر و رضا کا بے مثال استعارہ                          | ۷  |
| ۲۰ | مولانا محمد صادق رضا ممبیٰ                   | حافظ رحمت خاں کا مختصر تذکرہ                                | ۸  |
| ۲۳ | ڈاکٹر شجاع الدین فاروقی امروہوی              | مفتی اعظم راجستان                                           | ۹  |
| ۳۰ | مولانا محمد عمران رضا منظری                  | مسلم معاشرہ کی آپسی خانہ جنگی کا سد باب                     | ۱۰ |
| ۳۳ | مولانا ابرار الحق رحمانی                     | مسلک اعلیٰ حضرت کے ایک بے باک ترجمان                        | ۱۱ |
| ۳۵ | مولانا کبد علی رضوی                          | امام احمد رضا قطب وقت بھی اور مظہر غوث اعظم بھی             | ۱۲ |
| ۳۶ | مولانا طفیل احمد                             | سرکار مفتی اعظم ہند کی حمد یہ شاعری                         | ۱۳ |
| ۳۸ | الحاج قاری سید محمد معزال الدین قادری        | حیات رسول میں پیار ہی پیار                                  | ۱۴ |
| ۳۶ | محمد فرمان رضا برکاتی                        | اعلیٰ حضرت امام احمد رضا اور ان کا عشق رسول                 | ۱۵ |
| ۳۸ | انتخاب عارف صدیقی                            | لقدیر و تدبیر کی شرعی حیثیت                                 | ۱۶ |
| ۵۰ | مولوی محمد مژمل منظری                        | امام احمد رضا اور خانقاہوں کا تحفظ                          | ۱۷ |
| ۵۲ | مفتی رفیق الاسلام                            | شفق اور صبح ایک تحقیقی جائزہ                                | ۱۸ |
| ۵۵ | (مفتی) محمد سلیم بریلوی                      | دہشت گردانہ حملے۔ ان کا و نظر انہیں مجاہدین حقیقت یا افسانہ | ۱۹ |
| ۵۷ | شہیر رضوی / رپھول محمد نجمت رضوی،            | تجالیات نعمت / فیضان عقیدت (ادارہ)                          | ۲۰ |
| ۵۸ | ادارہ                                        | مراسلات                                                     | ۲۱ |
| ۶۰ | ادارہ                                        | ہماری ڈاک                                                   | ۲۲ |

# مفتی اعظم اور شدّصی تحریک

اداریہ ..... از: حضرت مولانا قاری عبدالرحمن خان قادری

یعنی ۹۲ رسال کی عمر تک دین و سنت کی عظیم خدمت کی۔ اتنی لمبی عمر تو اعلیٰ حضرت کی نسل و خاندان میں کسی کی نہیں۔ واقعی یہ دعائے رضا کی قبولیت کا زندہ و تابندہ ثبوت ہے۔ جو خواب میں چاند ہے واقعی وہ چاند ہے۔ بیداری میں بھی چاند، علم و عمل کا چاند۔ کرامت و روحانیت کا چاند، تصوف و اخلاص کا چاند اعلیٰ حضرت کی گود میں اتر گیا۔ سب سے پہلی مبارک بادا سی دن مسجد خانقاہ برکاتیہ کی سیڑھیوں سے اترتے وقت مرشد العارفین، امام التارکین۔ خاتم الاکابر حضور سیدنا شاہ ابوالحسین نوری میاں علیہ الرحمۃ والرضوان نے عطا کی۔ انہوں نے اپنی چشم کشف و کرامت سے نومولود شہزادہ رضا کو دیکھ لیا تھا۔ بریلی اور بریلی کے احوال دیکھنا انہیں کیا مشکل۔ ان کے سامنے لوح محفوظ رہا کرتا تھا۔ تحت الشریٰ کی گہرائی بھی ان کی بینائی سے مخفی نہیں۔ دیکھ کر مبارکباد عطا فرماتے ہیں۔ مولانا صاحب! آپ آج ہی اپنے گھر تشریف لے جائیے۔ آپ کو صاحبزادہ سعید کی ولادت با سعادت بہت بہت مبارک ہو۔ آپ کے گھر سعادتوں کا چاند طلوع ہو گیا ہے۔ نومولود نہایت متبرک و مسعود ہے۔ میں بہت جلد آپ کے یہاں پہنچ کر اس طفل سعید کی امانتیں اس تک پہنچا دوں گا۔

۲۵/ رب جمادی الثانی ۱۴۰۲ھ کو حضرت نوری میاں قدس سرہ بریلی شریف تشریف لائے۔ صاحبزادہ والا شان کو آغوش ولایت میں لیا۔ دیر تک خصوصی توجہ و انبہا کے ساتھ رونے پر نور اور وجود مسعود کو دیکھتے اور سمجھتے رہے پھر ”جبن سعادت آثار“ کو چوم کر امام احمد رضا سے فرمایا۔

”یہ مبارک بچہ ولی ہے۔ اس کے ماتھے سے روحانیت کی کرنیں پھوٹ رہی ہیں۔ برکتوں کے اعتبار سے“ ابوالبرکات، اور

۲۲ روزی الحجہ ۱۴۰۲ھ مطابق ۱۸ نومبر ۱۸۹۲ء کی شب میں سرز میں مارہرہ مطہرہ پر مجدد اسلام، اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قدس سرہ اپنے مبارک خواب میں آسمان پر زمین سے بڑا چاند دیکھتے ہیں۔ جس کی نورانیت اور چاندنی سے زمین روشن و تاباہ ہے ہر طرف اس چاند کی ضیاء پاشیاں پھیلی ہیں۔ اور وہ چاند صاحب خواب کی طرف اتر رہا ہے۔ جتنا نیچے آتا جاتا ہے اتنا ہی اس کا جنم گھٹتا جا رہا ہے۔ گولائی کم ہوتی جا رہی ہے۔ آخر اتنا کم ہو گیا کہ اعلیٰ حضرت کی آغوشِ سعادت میں سما گیا۔ آپ کا قلب نورانی خوشیوں سے اچھلنے لگا۔ سارا وجود بحر شادمانی میں غوطہ زن ہو گیا۔ مسروتوں کا عالم نہ پوچھو۔ خوشی میں جھومنے لگے کہ آنکھ کھل گئی۔ سجدہ شکر ادا کیا۔ عطا نے ربانی پر بال بال شکر گزار۔ عنایتِ مصطفوی پر سراپانیاز و ادب اور اس کرامت غوثیت پر محظوظ و فرحاں، بارگاہ قادریت میں سراپا عجز و خلوص و ادب۔

۱۸ رسال کے طویل عرصے کے بعد امام عشق و محبت کے خانہ اقدس میں فرزند سعید بلکہ ”سر اپا سعد“ کی ولادت با سعادت ہوئی ہے اور یہ بھی اس دعائے خاص کی قبولیت کا نتیجہ ہے۔ جو امام احمد رضا نے نہایت اخلاص کے ساتھ بارگاہ رب الانام میں کی تھی۔ ”یا اللہ اپنے محبوب کے طفیل اس غلام بارگاہ قادریت کو ایسا فرزند عطا کر۔ جو مدت دراز تک تیرے دین کی خدمت انجام دے“ دعا قبول ہوئی، رب نے خصوصی کرم فرمایا۔ فرزند سعید آگیا۔ پیکر اخلاص آگیا۔ عاشق غوث اعظم نے درود یوار کو چکا دیا، روحانیت کا بحر بیکاراں جاری ہو گیا۔ علم و عمل و عشق کا سنمگم آگیا۔ شریعت و طریقت کا نیز تاباہ جنمگا اٹھا۔ رشد وحدادیت کا مہتاب طلوع ہو گیا۔ جس نے لمبی مدت

جدبے سے سرشار ہو کر عیش و آرام کو بالائے طاق رکھ کر پرچم اسلام کی سر بلندی اور دشمنان اسلام کی سر کوبی کیلئے میدانِ عمل میں اتر گئے اور مختصر مدت ہی میں تقریباً ۹۰ لاکھ افراد کو دامنِ اسلام سے وابستہ کر دیا۔ یہ انہی بزرگوں کا روحانی تصرف ہے جنہوں نے کہا تھا کہ ”ایسا فرزندِ عطا کر جو طویل مدت تک تیرے دین کی خدمت کرے“ یہ بچہ ولی ہے جو لاکھوں کو راہِ ہدایت پر گامزن کرے گا“

اب آئیے ذرا اس کفری تحریک ”فتنة ارتداد“ شدھی تحریک (حضور مفتی اعظم ہند نے بھی شدھی تحریک نہیں کہا ہمیشہ ”اشدھی تحریک“ فرماتے۔ کیوں کہ ہندو مبلغین مسلمانوں کو ”شدھ“ یعنی پاک نہیں بلکہ ”اشدھ“ یعنی ناپاک کر رہے تھے۔ یہ آپ کی اختیاط گوئی کی شاندار مثال ہے) کا جائزہ لیں کہ کیسے وجود میں آئی؟ آریہ سماجیوں کا کیا طریقہ کار تھا؟ مسلمان کس طرح ورغلائے جا رہے تھے؟ کتنے مسلمان ان کے دام تزویر کا شکار ہو چکے تھے؟ سرکار مفتی اعظم کا طریقہ تبلیغ کیا تھا؟ آپ کے رفقاء کارنے کس خلوص و وفاداری اور مشقت و جانشناختی کا ثبوت دیا۔ اپنے فریضہ منصبی یعنی حق تبلیغ کو کیسی ذمہ داری اور بے لوث خدمت کے ساتھ انعام دیا؟ یہ فتنہ ارتداد ایک آریہ ہماجی رہنما ”شردھانند“ کی قیادت میں شہر آگرہ سے نمودار ہوا۔ اور اس کے ناپاک ساتھیوں کی مدد سے متھرا، میرٹھ بلند شہر، بھرت پور، بندرا بن، علی گڑھ، ہاتھرس، ایٹھ، بہراچ، گڑگاؤں، اٹاواہ، جسونت نگر، مین پوری، ادے پور، میواڑ، بڑودہ، بنارس، فیروز پور کا نگڑہ، فرید کوٹ پنجاب، چھپرہ، سیوان بھے پور، مکرانہ، جودھپور، بھیلوارہ، چوتھا گڑھ، رتلام، جھانسی، بھوپال، مرینہ نیز اڑیسہ و بیگان و گجرات کے کئی اضلاع و قصبات و مواضعات میں چھاتا چلا گیا۔ شدھی تحریک کیا تھی؟ ایک مشرکانہ مہم تھی۔ ایک ارتدادی لہر تھی۔ مسلم راجپتوں کا شہر و دیہات کے مسلم عوام کو ہندو بنانے کا منصوبہ بند پروگرام تھا۔ جس میں ہندوستان کے تمام راجہ مہاراجہ شریک تھے۔ جنہوں نے اس مشرکانہ تحریک کیلئے اپنی دولت اور خزانوں کے دہانے کھول دیئے تھے۔ بے دریغ پانی کی طرح

درجہ فنا نیت میں ”محی الدین جیلانی“ ہے۔ یہ دین کی بڑی خدمت انجام دے گا۔ بڑے بڑے نامور اپنی کلاہِ برتری اس کے قدموں پر رکھیں گے۔ یہ عاشقِ غوثِ اعظم ہے۔ مخلوقِ خدا کو اس کی ذات سے بہت فائدہ ہوگا۔ اس کی نگاہوں سے لاکھوں گمراہ دینِ حق پر قائم ہوں گے۔ (حیاتِ مفتی اعظم، تذکرہ مشائخ قادر یہ رضویہ) اس روحانی اکشاف کے بعد حضور نوری میاں نے اپنی انگشت ولایت اس ۶ مہینے ۳ روزنے کے طفیلِ خوش قسمت کے منہ میں ڈال دی۔ شیر مادر کی طرح چونے لگے۔ حضرت اقدس نے اس روحانی، با فیض اور پشمہ کرامات، انگشت مبارک کے ذریعہ گنجینہ اسرار، سینہ پر انوار میں علوم و معارف، حقائق و اسرار، پاکبازی و خدا ترسی، عشقِ محمدی و عقیدت قادری کے دریا بہادے۔ سلاسلِ طریقت کے فیض و اطاف کی نہریں رواں کر دیں، مہر مارہرہ کے چشمے لہلہادے۔ اور اسی مجلسِ مخصوص و ممتاز اور محفلِ برکات و انوار میں شرف بیعت سے نواز کر جملہ روحانی سلاسل و معمولات کی اجازت بھی عطا فرمادی۔ (حیاتِ مفتی اعظم)

اعلیٰ حضرت کی یہ دعا کہ ”ایسا فرزندِ عطا کر جو لمبی مدت تک تیرے دین کی خدمت کرے“، اور حضرت نوری میاں کا یہ روحانی انکشاف ”کہ دین کی زبردست خدمت کرے گا مخلوقِ خدا کو اس کی ذات سے بہت فائدہ ہوگا اس کی نگاہوں سے لاکھوں گمراہ دینِ حق پر قائم ہوں گے یہ فیض کا دریا بہائے گا“۔ حرف بحرِ صحیح ثابت ہوا۔ اور کیوں نہ ہو کہنے والے ”اللہ والے“ ہیں اور اللہ والے کی شان یہ ہوتی ہے کہ۔

گفتہ او گفتہ اللہ بود

گرچہ از حلقوم عبد اللہ بود

۱۹۲۳ء اور ۱۹۲۴ء کو شدھی تحریک کے زمانے میں مرشد برحق، مبلغ اعظم حضور مفتی اعظم ہند نے جو دینی خدمات انجام دیں، اسلام کی تبلیغ کا اہم ترین فریضہ انجام دیا۔ لاکھوں افراد کو ہدایت کے موتیوں سے مالا مال کیا اور اپنی صحت و جان کی پرواد کئے بغیر اسلامی

علامت نہیں تھی۔ دیوبند و ندوہ کے تمام نام نہاد علماء اپنے منہ پر سکوت کا قفل لگائے ہوئے گوشہ نشیں تھے۔ کس کو فکر تھی جو میدان تبلیغ میں سینہ سپر ہو کر آئے۔ دیوبند و ندوہ کو علماء حق کی نذمت اور بزرگان دین کی تزلیل سے فرصت ہی کہاں؟ ان کی تبلیغ سے ہونا بھی کیا تھا؟ ان کی تبلیغ، تبلیغ حق کہاں؟ تمام دیوبندی علماء گویا حالات سے باخبر اپنی خواب گاہوں میں خواب خرگوش کے مزے لے رہے تھے۔ ہاں وہ بریلی کا عظیم رہنماء مبلغ اسلام تھا جس کے پرسوں سینے میں قوم اور اسلام کا درد تھا۔ ملت کا احساس تھا، دین کا پاس و لحاظ تھا۔ وہ اپنے ہاتھوں میں عزم و ہمت کی تلوار اور حق و صداقت کا آفتاب عالم تاب لیکر اٹھا جو باطل کی ظلمتوں کو قتل کرتا ہوا اور راجپوتوں کو ”نور صداقت“ کی بھیک بانٹتا ہوا گزر گیا۔

جمال روئے منور کی تابشوں سے حضور تجلیات کا سورج اگا دیا تم نے  
مرشد برحق حضور مفتی اعظم ہند نے اپنی ”تحریک اسداؤ“  
کا آغاز ۱۹ اگسٹ ۱۹۲۳ء کیا۔ چنانچہ آپ نے ۰۰ ارنا مور اور خدا  
ترس و خدار سیدہ علماء دین (جن میں ججۃ الاسلام حضرت العلام مفتی  
محمد حامد رضا خاں صاحب، شیر پیشہ اہلسنت، حضرت علامہ مفتی  
حشمت علی خاں صاحب، ابوالبرکات حضرت مولانا سید احمد صاحب  
 قادری، صدر الافتضال حضرت مولانا سید محمد نعیم الدین صاحب  
مرآ آبدادی، ماہر علوم دینی و عصری حضرت مولانا قطب الدین صاحب  
برہمچاری، حضرت مولانا قاضی احسان الحق صاحب، حضرت مولانا  
عبد الرحمن صاحب، حضرت مولانا محمد شفاء الرحمن صاحب کے  
اسماے گرامی شامل ہیں۔) اٹاواہ، بھرت پور، جے پور اور دیگر ممتاز  
اضلاع کا دورہ کیا۔ ہیڈ کوارٹر آگرہ کو بنایا۔ ہیڈ کوارٹر سے حضور مفتی  
اعظم ہند نے تمام علاقوں میں وفادروانہ کئے۔ ان وفاد کی ذمہ داری  
مسلم راجپوتوں کو اسلام سے قریب کر کے احکام دین کا پابند بنا دیا تھا۔  
اور مجمع عام میں آریہ سماجیوں سے مناظرہ کر کے اسلام کی صداقت و  
حقانیت کا پرچم لہرانا اور ہندو دھرم کا بطلان واضح آشکار کرنا تھا۔

دولت بہائی جاری تھی۔ اور مسلمانوں کو اسلام سے برگشته کرنے کی انتہک کوشش اور شیطانی جدوجہد کی جاری تھی۔ کبھی مسلمانوں کو دولت و ثروت کا لالجھ دیا جاتا۔ کبھی اسلام کے خلاف جھوٹی کہانیاں گڑھ کر مسلمانوں کو سنائی جاتیں۔ ہندو اور مسلمانوں کو کھانے کی دعوت پر بلا یا جاتا اور مسلمانوں کو اسلام سے منتفر کرنے کی کوشش کی جاتی۔ چوپا یوں پر جمع کر کے ان پر قم، کپڑے، غله، اور دیگر ضروری اشیاء خور دنوں کی بھرمار کی جاتی اور مسلمانوں کو اسلام سے برگشته کیا جاتا۔ کبھی انہیں خوفزدہ کر کے، ڈر ادھم کا کر ہندو دھرم قبول کرنے پر آمادہ کیا جاتا۔ کبھی بیمار مسلمانوں کا مفت علاج کر کے انہیں اپنی طرف مائل کیا جاتا۔ کبھی ان کے ساتھ کھان پان روک کر انہیں ممتاز و مانوس کیا جاتا۔ مختصر یہ کہ ہر طرح انہیں اسلام چھوڑنے کی ترغیب دی جاتی۔ اور اگر کسی بھی طرح وہ راضی نہ ہوتے تو پھر یہ آریہ سماجی طالم و جابر رہنمایاں، بندوقیں، تلواریں اور بھالے لے کر آتے اور ان غریب نہتے اور بے سرو سامان مسلمانوں پر ظلم و شدید کرتے، بے جادباؤ ڈالتے۔ اور شدید جرم انہیں ڈال کر انہیں مرتد ہونے پر مجبور کرتے۔ اس طرح کی کئی سالہ مسلسل کوششوں کا یہ ناپاک، غم انگیز اور روح فرسا نتیجہ سا منے آیا کہ تقریباً ساڑھے چار لاکھ راجپوت مسلمان (آریہ سماجیوں کے دباؤ اور لالجھ میں) اسلام سے برگشته اور ہندو باطل دھرم میں داخل ہو گئے۔

عظیم مبلغ، عظیم خدمات: خانقاہوں کے اکثر سجادہ نشین اور ذمہ داران مخواہ تھے۔ اسلام کے نام نہاد علمبردار عیش پسندیوں کے نشے سے سرشار و بے خود تھے۔ ایسے پر تشویش ماحول میں کہ مسلمانوں کا مذہب چھینا جا رہا تھا۔ بڑے بڑے رہنمایاں قوم کو اپنی مصروفیات اور ذاتی مشاغل سے فرستہ ہی کہاں تھی؟ کہ وہ ادھر دیکھتے کہیں بیداری احساس کی کوئی لہر نظر نہیں آرہی تھی۔ سارے مدارس و مکاتب خاموش تھے۔ کہیں سے اس فتنہ ارتاداد کے خلاف صدائے حق بلند ہوتی نظر نہ آتی تھی۔ کہیں کسی طرف بے چینی و بے قراری کی کوئی لکیر نہیں۔ کسی پیشانی پر حزن و ملال اور فکر و تشویش کی کوئی

میں انہیں شکست فاش ہوتی اور عام اجتماعات میں ہر خود و کلاں کے سامنے وہ رسوایت جس کا عمدہ اثر عوام پر پڑتا۔ مسلسل آریہ سماجیوں کی شکست فاش اور عوام کے رو برو انہیں کافی مایوس کر دیا۔ لگاتار ناکامیوں اور سلسلہ وار شکستوں نے ان کے حوصلے پست کر دئے وہ اب مناظرہ کرنے اور علماء اسلام کا سامنا کرنے سے کافی گھبرا نے اور کترانے لگے۔ الحمد للہ حضور مفتی اعظم ہند اور ان کے اعوان و انصار کی پُر خلوص مسامی جمیلہ اور تبلیغ اسلام نے باطل کو سرگوں کر دیا۔ اور اسلام کی حقانیت مسلم راجپوتوں پر سورج کی مانند آشکارا ہو گئی۔ بہار اور اڑیسہ کے کئی اضلاع میں شیخ طریقت حضرت سید علی حسین صاحب اشرفی اور ابو نصر مولانا محمد یعقوب خاں صاحب نے مولانا قاضی احسان الحق صاحب اور صدر الافتالیں کی معیت میں زبردست خدمت کی اور تبلیغ کا اہم فریضہ انجام دیا جس کے نتیجے میں ان اضلاع سے فتنہ ارتدا کا جنازہ نکل گیا اور کثیر تعداد میں ہندو مشرف بہ اسلام ہوئے۔

صعوبتوں کا سامنا: اس دوران حضرت مفتی اعظم ہند کو بے پناہ صعوبتوں، دشواریوں اور مشقتوں کا بھی سامنا کرنا پڑا۔ دور دراز دیہاتوں میں جہاں سڑکیں اور سواریاں تو درکنار، ہموار راستے تک نہیں تھے۔ جہاں کا سفر انتہائی دشوار گزار اور پُر صعوبت ہوتا۔ حضرت نے ان موضعات کا پاپیادہ سفر کیا۔ مئی، جون کی شدید گرمیوں میں لوہے کے قپتے ہوئے صحراء پر۔ آپ کوئی کئی میل تک پیدل چلنا پڑتا، ناز نعم کے پروردہ ۳۰۰ رسال کی جوان العمری میں دھوپ کی تمازت سے جلتے ہوئے دین کی خاطر سفر فرماتے، اور ایسا سفر کہ اوپر سے سورج آگ برسا رہا ہے اور نیچے سے ریگستانی صحراء پیروں کو بھون رہا ہے، پھر انگاروں کی طرح تپ رہے ہیں، ریت کے ذریعے گرفی کی شدت سے سرخ ہو رہے ہیں، پورا صحراء آگ میں جل رہا ہے۔ دور در تک سایہ کا نام و نشان تک نہیں، چوند پرند اپنے آشیانوں میں منہ چھپائے بیٹھے ہیں مگر امام احمد رضا کا یہ لادلا اپنے سینے میں ملکت کا درد لئے اور دل میں آقائے کائنات کا عشق

حضور مفتی اعظم ہند کا اخلاص دینی اور جذبہ خدمت اسلام دیکھئے کہ اپنے ذاتی مال سے دینی مدارس قائم کئے۔ تعلیم بالغال کے لئے شبینہ مدارس قائم کئے۔ مدرسین کی تینوں، طلباء کی کتابیں، اماموں کی تقریبی اور ان کے وظیفے، ہندی رسم الخط میں اسلامی لٹریچر اپنی جیب خاص سے شائع کیا اور عوام و خواص میں مفت تقسیم کر دیا۔ نمازیوں کے کپڑوں، مسجدوں کیلئے فرشوں اور مصلوں کا انتظام و اہتمام بغیر کسی چندے کے اپنی ذاتی رقم سے فرماتے۔ غراءہ و مفلسین میں روپیہ پیسہ ان کی ضرورت کا سامان، اشیاء خورد و نوش غلہ، دال، اور سبزیاں وغیرہ انتہائی فراوانی کے ساتھ تقسیم کرتے متاثرہ علاقوں میں سیکڑوں مدارس قائم کئے جن کے انتظام و اہتمام، اور اخراجات کی ذمہ داری آپ نے اپنے سر لے رکھی تھی۔ حضرت نے اسلام کے خلاف دشام طرازیوں اور شیطانی افواہوں کا جواب دینے کیلئے قابل قدر، ذی استعداد، ماہر علوم اور نداہب عالم پر گھری نظر رکھنے والے کئی علماء و مبلغین متاثرہ علاقوں میں روانہ کر دیئے تھے۔ اور خود بھی شب و روز علاقوں کا سفر کرتے اور جہاں معلوم ہوتا کہ شر دھانند اور اس کے ساتھی مسلمانوں کو ورگلار ہے ہیں وہیں کا رخ کرتے اور گاؤں گاؤں، بستی بستی، شہر شہر، گھوم گھوم کر شر دھانند کا تعاقب کرتے اور عام اجتماعات میں آریہ سماجیوں کو مسکت دندان شکن اور ہوش رُبا جواب دیکر انہیں رسواؤ ذلیل کرتے جس کا خاطر خواہ، مفید اثر عوام پر پڑتا۔ کئی بار تو ایسا بھی ہوا کہ کسی گاؤں میں آریہ سماجیوں کی محفل جمی ہوتی وہ مسلمانوں اور ہندوؤں کو جمع کر کے ہندو دھرم کا پرچار کر رہے ہوتے۔ مسلمانوں کو برگشته کرنے کی کوششوں نیز مسلمانوں اور اسلام کی مخالفتوں اور مذمتوں میں مصروف ہوتے ایسے وقت میں مسلم علماء و مبلغین پہنچ جاتے اور ان کے جلسے میں ان کے اعتراضات کے جوابات دیتے اور ہندو دھرم کی ناپاکی و شناخت اور بطلان و خباثت بیان کرتے جس کا جواب آریہ سماجی نہ دے پاتے اور بہوت و مردود ہو کر رہ جاتے۔ اگر آریہ سماجی مناظرہ کرتے تو وہ مسلمانوں کے حق میں مفید ہوتا اس لئے کہ مناظرہ

فرار اختیار کرنا پڑی۔ ساڑھے چار لاکھ وہ افراد جو اسلام سے برگشته ہو کر ہندو دھرم اختیار کر چکے تھے۔ دوبارہ داخل اسلام ہوئے۔ مزید براں خاصی تعداد میں ہندو بھی اسلامی تعلیمات سے متاثر ہو کر حضرت کے دستِ حق پرست پر مشرف ہے اسلام ہوئے۔ (دبدبہ سکندری رامپورا ارجون ۱۹۲۳ء)

حضور مفتی اعظم ہند نے اپنے مولیٰ کی عنایت و تائید کے طفیل فتنہ ارتاد، (شدھی تحریک) کی ایسی زبردست سرکوبی کی کہ آپ کے دم قدم کی برکتوں کے اثر سے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے یہ فتنہ نیست و نابود ہو گیا۔ اور اسلام کا پرچم صداقت راجپوتانہ علاقوں کے درود یوار پر لہانے لگا۔ اس عظیم کامیابی پر دنیا حیرت زد تھی کہ لوگوں نے جس کا مکونا ممکن سمجھا تھا دین کے اس سچے داعی و نقیب نے اسے ممکن سے ممکن تر کر دکھایا۔ وہ جب اپنے گھر سے تبلیغ اسلام کا جذبہ بیکار لیکر چلے تو ان کا عزم جواں اور اسلامی جوش و ولولہ زبان حال سے پکار رہا تھا۔

زین کفر پر گلشن نیا سجائیں گے  
ترے وجود میں ہم اپنا گھر بسائیں گے  
نیت میں اخلاص تھا، تبلیغ کو انہوں نے اپنا فریضہ تصور کیا،  
دشمنان اسلام کی سرکوبی ان کا اولین مشن تھا، پرچم اسلام لہرانا ان کا مقصد دلی تھا، دین کیلئے اپنا سب کچھ قربان کر دینا ان کا حسین ترین مشغله تھا، کفار و مشرکین کو بھگانا اور حق و صداقت کا سورج اگانا ان کا مطہر نظر تھا۔ ان کے رب نے انہیں عظیم کامیابی سے نوازا، اور دنیا کیلئے ان کا اقدام، ان کا کارنامہ اور ان کی روشن مشعل راہ بنادی گئی۔  
سچ ہے جو ہمت و حوصلے کے ساتھ آگے بڑھتا ہے کامیابی اس کے قدم چوتی ہے۔ جو اخلاص کے ساتھ کام کرتا وہ لوگوں کا امام و پیشووا ہوتا ہے۔ جو دین کے نام پر دولت کو قربان کرتا ہے دولت اس کے گھر کی کنیز ہو جاتی ہے۔

لڑادے جو متعار دل نبی کے پائے اطہر پر  
زمیں و آسمان کا ہر شرف اس کے قدم چوے  
(جاری)

لئے، خدا و رسول (جل جلالہ و صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی رضا و خوشنودی کے لئے سفر کر رہا ہے۔ ہوا کے تیز و تند تپھیرے ریت کے ذریوں کو اڑا اڑا کر آنکھوں میں جھونک رہے ہیں۔ لسینے سے پورا جسم پاک تر برتر ہے مگر آپ مصروف سفر ہیں۔ پیدل چلتے چلتے آپ کے مبارک پیروں پر ورم بھی آیا۔ جسے آپ نے اسلام اور پیغمبر اسلام کی محبت میں نہایت خندہ پیشانی سے برداشت کیا۔ یہیں تک نہیں بلکہ چلتے چلتے آپ کے تلووں میں چھالے بھی پڑے، جو ٹوٹ ٹوٹ کر بہنے لگے۔ مسلسل سفر کے باعث صحراء کا ریت چھالوں کے زخموں میں نمک کی طرح لگ لگ کر تکلیف میں اضافہ کرتا رہا۔ شدت تکلیف سے آپ کو سخت بخار بھی آیا۔ مگر واہ رے مبلغ اسلام! پیروں کا ورم تلووں کے چھالے، بخار کی شدت بھی آپ کو فریضہ تبلیغ سے روک نہ سکی۔

سنگریزوں کی چیجن کا مجھے احساس کہاں  
میں تو منزل کے مناروں پر نظر رکھتا ہوں  
دھوپ کی تمازت سے پھول جیسا چہرہ کمہلا جاتا۔ مگر پھر بھی آپ خنداب اور ہشاش بشاش رہتے۔ دیگر ارکان تحریک کو اس کا احساس تک نہ ہونے دیتے۔ آپ اپنے پیروں کے چھالے دیکھتے تو رسول اکرم، ہادیٰ کائنات ﷺ کا سفر طائف یاد آ جاتا۔ جس کے تصور سے آپ کے مقدس پیروں کا در درفع ہو جاتا۔ آپ اپنے محبوب کی یادوں کے اتحاد ساگر میں ڈوب جاتے۔ اور کمال عشق و عقیدت سے عرض گزار ہوتے کہ۔

یہ اک جان کیا ہے اگر ہوں کروڑوں  
ترے نام پہ سب کو وارا کروں میں  
کروں تیرے نام پہ جاں فدا نہ بس ایک جاں دو جہاں فدا  
دو جہاں سے بھی نہیں جی بھرا کروں کیا کروروں جہاں نہیں  
حضور مفتی اعظم ہند کی پُر خلوص مساعی، بے لوث خدمت  
اور جہد مسلسل سے مسلم راجپوتوں میں اسلام کا غلبہ ہوا۔ اور اسلام  
دشمن آریہ سماجیوں کو پے در پے ناکامیوں اور رسوانیوں کے بعد راہ

ترجمہ: مجدد عظم، اعلیٰ حضرت الشاہ امام احمد رضا فاضل بریلوی قدس سرہ

## باب التفسیر

تفسیر: صدر الافاضل حضرت علامہ محمد نعیم الدین صاحب مراد آبادی علیہ الرحمہ

پیش کش: مولانا ابراہم الحنفی رحمانی مذہبی

**ترجمہ:** کسی آدمی کا یہ حق نہیں کہ اللہ اسے کتاب اور حکم و پیغمبری دے ۱۳۹ پھر وہ لوگوں سے کہے کہ اللہ کو چھوڑ کر میرے بندے ہو جاؤ ۱۵۰ ہاں یہ کہے گا کہ اللہ والے ۱۵۱ ہو جاؤ اس سب سے کہ تم کتاب سکھاتے ہو اور اس سے کہ تم درس کرتے ہو ۱۵۲ اور نہ تمہیں یہ حکم دے گا ۱۵۳ کہ فرشتوں اور پیغمبروں کو خدا اٹھہرالو۔ کیا تمہیں لفڑ کا حکم دے گا بعد اس کے کہ تم مسلمان ہو لئے ۱۵۴ اور یاد کرو جب اللہ نے پیغمبروں سے ان کا عہد لیا ۱۵۵ جو میں تم کو کتاب اور حکمت دوں پھر تشریف لائے تمہارے پاس وہ رسول ۱۵۶ کہ تمہاری کتابوں کی تصدیق فرمائے ۱۵۷ تو تم ضرور اس پر ایمان لانا اور ضرور اس کی مدد کرنا۔ فرمایا کیوں تم نے اقرار کیا اور اس پر میرا بھاری ذمہ لیا؟ سب نے عرض کی ہم نے اقرار کیا۔ فرمایا تو ایک دوسرے پر گواہ ہو جاؤ اور میں آپ تمہارے ساتھ گواہوں میں ہوں۔ تو جو کوئی اس ۱۵۸ کے بعد پھرے ۱۵۹ تو وہی لوگ فاسق ہیں ۱۶۰ تو کیا اللہ کے دین کے سوا اور دین چاہتے ہیں ۱۶۱ اور اسی کے حضور گردن رکھے ہیں جو کوئی آسمانوں اور زمین میں ہیں ۱۶۲ خوشی سے ۱۶۳ اور مجبوری سے ۱۶۴ اور اسی کی طرف پھریں گے یوں کہو کہ ایمان لائے اللہ پر اور اس پر جو ہماری طرف اتر اور جو اتر ابراہیم اور اسماعیل۔ سلطنت اور یعقوب اور ان کے رب سے ہم ان میں کسی پر ایمان میں فرق نہیں کرتے ۱۶۵ اور ہم اسی کے حضور گردن جھکائے ہیں اور جو اسلام کے سوا کوئی دین چاہے گا وہ ہرگز اس سے قبول نہ کیا جائے گا اور وہ آخرت میں زیاد کاروں سے ہے کیونکہ اللہ ایسی قوم کی ہدایت چاہے جو ایمان لا کر کافر ہو گئے ۱۶۶ اور گواہی دے چکے تھے کہ رسول ۱۶۷ سچا ہے اور انہیں کھلی نشانیاں آچکی تھیں ۱۶۸ اور اللہ ظالموں کو ہدایت نہیں کرتا (سورہ آل عمران، پ، ۳، ع ۱۵۷، آیت ۸۷ تا ۸۶)

**تفسیر:** ۱۳۹ اور کمال علم عمل عطا فرمائے اور گناہوں سے معصوم کرے۔ ۱۵۰ یہ انبیاء سے ناممکن ہے اور ان کی طرف ایسی نسبت بہتان ہے۔ **شان نزول:** نجراں کے نصاریٰ نے کہا کہ ہمیں حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حکم دیا ہے کہ ہم انہیں رب مانیں اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان کے اس قول کی تکذیب کی اور بتایا کہ انبیاء کی شان سے ایسا کہنا ممکن ہی نہیں اس آیت کے شان نزول میں دوسراؤل یہ ہے کہ ابو رافع یہودی اور سید نصرانی نے سرکار دو عالم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے کہایا محمد آپ چاہتے ہیں کہ ہم آپ کی عبادت کریں اور آپ کو رب مانیں؟ حضور نے فرمایا اللہ کی پناہ کہ میں غیر اللہ کی عبادت کا حکم کروں نہ مجھے اللہ نے اس کا حکم دیا نہ مجھے اس لئے بھیجا۔ ۱۵۱ ربانی کے معنی عالم فقیہ اور عالم باعمل اور نہایت دیندار کے ہیں۔ ۱۵۲ اس سے ثابت ہوا کہ علم و تعلیم کا شرہ یہ ہونا چاہئے کہ آدمی اللہ والا ہو جائے جسے یہ فائدہ نہ ہو اس کا علم ضائع اور بیکار ہے۔ ۱۵۳ حضرت اللہ تعالیٰ یا اس کا کوئی نبی۔ ۱۵۴ ایسا کسی طرح نہیں ہو سکتا۔ ۱۵۵ حضرت علی مرتضیٰ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم اور ان کے بعد جس کسی کو نبوت عطا فرمائی ان سے سید انبیاء محمد مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی نسبت عہد لیا اور ان انبیاء نے اپنی قوموں سے عہد لیا کہ اگر ان کی حیات میں سید عالم علیہ الصلوٰۃ والسلام مبعوث ہوں تو آپ پر ایمان لا نہیں اور آپ کی نصرت کریں اس سے ثابت

## گلستانہ احادیث

ترتیب و انتخاب: نبیرہ اعلیٰ حضرت، حضرت مولانا الحاج الشاہ محمد سبھان رضا سبھانی میاں مدظلہ العالی سجادہ نشین خانقاہ عالیہ قادریہ رضا نگر، سوداگران بریلی شریف

میں انہیں اللہ کا رسول جانتا تھا۔ اور حیی علی الصلوٰۃ، حی علی الفلاح، جواب ”مادینک“ کی طرف اشارہ کریں گے کہ میرادِ دین وہ تھا جس میں نمازِ رکن و ستون سے کہ ”الصلوٰۃ عماد الدین“، تو بعدِ دفن اذانِ دینا اس ارشاد کی تعمیل ہے جو حضور نبی کریم ﷺ نے اس حدیث صحیح متواتر مذکور میں فرمایا۔ (فتاویٰ رضویہ ۲/۲۶۹)

جو جس حال میں مرے گا اسی پر اٹھے گا: حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا جو جس حال میں مرے گا اللہ تعالیٰ اسے اسی حال میں اٹھائے گا جو لوگ معمولی سی دنیوی فائدے کے لئے غیر مسلموں اور بدمنہبوں سے دوستی گا نہیں ہیں اور ان کی خیرخواہی کرتے ہیں انہیں اپنے بد انجام خاتمه کا اندیشہ کرنا چاہئے چنانچہ میرے جد احمد سیدنا سرکار عالیٰ حضرت۔

امام احمد رضا محدث بریلوی قدس سرہ فرماتے ہیں: افسوس ان مسلمانوں پر جو مسلمانوں کی مخالفت میں ہندوؤں کا ساتھ دیں اور ان کی جماعت بڑھاویں، انکا نفع چاہیں، مسلمانوں کو نقصان پہونچا میں خصوصاً وہ بھی ایسی بات میں جس کی بناء ہبی کام پر ہوان لوگوں کو توبہ کرنا چاہئے ورنہ اندیشہ کریں کہ اسی حالت میں موت آگئی تو حشر بھی ہندوؤں کے ساتھ ہوگا۔ (فتاویٰ رضویہ حصہ دوم ۹/۳۱)

جنائزہ میں جلدی کرو: عن حصین بن وحدح الانصاری

رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ

علیہ وسلم عجلوا فانہ لا ینبغی لجیفہ مسلم ان تجسس

بین ظہر انی اہلہ

حضرت حصین بن وحدح الانصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے

کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا جلدی کرو کہ مسلمان مردے کو

### مسائل تکفین و تدفین

مردوں کو لا الہ الا اللہ کی تلقین کرو: عن ابی سعید الخدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال، قال رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم لقنووا موتا کم لا الہ الا اللہ حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا اپنے مردوں کو لا الہ الا اللہ سکھاؤ۔

اذان قبر کا ثبوت: اس حدیث میں جہاں حالت نزع میں اور بعدِ دفن مردہ کو کلمہ طیبہ کی تلقین کا حکم دیا گیا ہے وہیں بعدِ دفن قبر پر اذان کا بھی اس سے ثبوت ملتا ہے چنانچہ میرے جد کریم سیدنا سرکار عالیٰ حضرت امام احمد رضا محدث بریلوی قدس سرہ فرماتے ہیں جو نزع میں ہے وہ مجاز امردہ ہے اور اسے کلمہ اسلام سکھانے کی حاجت کہ بعون اللہ تعالیٰ خاتمه اسی پاک کلمہ پر ہو اور شیطان لعین کے بہلانے میں نہ آئے۔ اور جو دن ہو چکا حقیقتاً مردہ ہے اور اسے بھی کلمہ پاک سکھانے کی حاجت، بعون اللہ تعالیٰ جواب یاد ہو جائے۔ اور شیطان رجیم کے بہکانے میں نہ آئے۔ اور بیشک اذان میں یہی کلمہ لا الہ الا اللہ تین جگہ موجود ہے بلکہ اس کے تمام کلمات جواب نکریں بتاتے ہیں۔ ان کے سوال تین ہیں۔ من ربک تیراب کون ہے؟ مادینک تیرادین کیا ہے؟ ماکنت تقول فی هذا الرجل، تو ان مردیعینی حضور نبی کریم ﷺ کے باب میں کیا اعتقاد رکھتا تھا؟ اب اذان کی ابتداء میں اللہ اکبر، اللہ اکبر، اللہ اکبر، اللہ اکبر اشہد ان لا الہ الا اللہ، اشہد ان لا الہ الا اللہ اور آخر میں ”اللہ اکبر اللہ اکبر“ سوال من ربک کا جواب سکھائیں گے۔ ان کے سننے سے یاد آئے گا کہ میرا رب اللہ ہے۔ اور اشہد ان محمد رسول اللہ، اشہد ان محمد رسول، سوال ماکنت تقول فی هذا الرجل، ”کا جواب تعلیم کریں گے کہ

مراد کیا ہے اس کی وضاحت کرتے ہوئے میرے جد کریم مجدد اعظم سیدنا سرکار اعلیٰ حضرت امام احمد رضا محدث بریلوی قدس سرہ فرماتے ہیں: یعنی مردہ کو قبور کفار و اہل بدعت و فسق کے پاس دفن نہ کرو۔ (فتاویٰ رضویہ ۲۶۱/۲)

میت کے کنگھی کرنا منوع ہے: عن ام المؤمنین عائشہ الصدیقة رضی اللہ تعالیٰ عنہا انہا سئلت عن المیت یسراح راسہ فقالت علام تنصون میتکم (فتاویٰ رضویہ ۱۷۳/۱۰)

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقة رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ آپ سے میت کے بارے میں پوچھا گیا کہ کیا کنگھی کی جاسکتی ہے؟ تو آپ نے فرمایا کس لئے اپنی میت کو تکلیف پہونچاؤ گے۔ عن ام المؤمنین عائشہ الصدیقة رضی اللہ تعالیٰ عنہا انہا رأت امرأة يكدون راسها بمشط فقالت علام تنصون میتکم (فتاویٰ رضویہ ۱۷۳/۱۰)

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقة رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آپ نے دیکھا کہ ایک عورت کے جنازہ کو کنگھی کی جا رہی ہے تو آپ نے فرمایا کس لئے اپنی میت کو تکلیف پہونچا رہے ہو۔ (ان احادیث کریمہ سے معلوم ہوا کہ میت کو کنگھی کرنا منوع ہے کہ اس سے اسے تکلیف پہونچتی ہے)

جنازہ کے ساتھ کیا پڑھے: عن عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما قال لم يكن يسمع من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يمشي خلف الجنازة الا قوله "لا إله إلا الله"

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب بھی کسی جنازہ کے پیچھے چلتے تو لا إله إلا الله پڑھتے (فتاویٰ رضویہ ۵۵/۳)

بعد دفن استغفار کرو: عن امیر المؤمنین عثمان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال كان النبي صلى الله تعالیٰ عليه وسلم اذا فرغ من دفن ا لمیت وقف عليه قال استغفروا لا خیکم و اسئلوا الله بالتشییت فانه الان یسئل.

روکنا نہ چاہئے۔

عن عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما قال قال رسول الله صلى الله تعالیٰ عليه وسلم اذا مات احدكم فلا تجسوه و اسرعوا به الى قبره

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا جب تم میں کوئی مرے تو اسے نہ روکو اور جلدی دفن کو لے جاؤ۔ تدفین کے سلسلہ میں آج کل بہت زیادہ بے راہ روی پائی جاتی ہے چنانچہ عزیز واقارب اور ازاد ہام کثیر کے لائق میں لوگ جنازہ کوئی کئی دن تک روک رکھتے ہیں حالانکہ حدیث شریف میں جلدی کرنے کی تاکید کی گئی ہے میرے جد کریم سرکار اعلیٰ حضرت امام احمد رضا محدث بریلوی قدس سرہ فرماتے ہیں: لہذا اعلماء فرماتے ہیں کہ اگر روز جمعہ پیش از جمعہ جنازہ تیار ہو گیا تو جماعت کثیرہ کے انتظار میں دیر نہ کریں۔ پہلے ہی دن کر دیں۔ اس مسئلہ کا بہت لحاظ رکھنا چاہئے کہ آج کل عوام میں اس کے خلاف رائج ہے۔ جنہیں کچھ سمجھ ہے وہ تو اسی جماعت کثیرہ کے انتظار میں روک رکھتے ہیں اور نرے جہاں نے اپنے جی سے اور با تیس تراشی ہیں کوئی کہتا ہے کہ میت بھی جمعہ کی نماز میں شریک ہو جائے۔ کوئی کہتا ہے نماز کے بعد دفن کریں گے تو میت کو ہمیشہ جمعہ ملتار ہے گا یہ سب بے اصل اور خلاف مقصد شرع ہے۔ (فتاویٰ رضویہ ۵۰/۳)

اچھا کفن دو اور میت کا قرض جلد ادا کرو: عن ام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا قالت قال رسول الله صلى الله تعالیٰ عليه وسلم احسنوا الکفن و لا توذوا موتاکم بتعویل ولا تاخیر و صیة ولا بقطیعہ و عجلوا قضاۓ دینہ و اعزلو اعن جیران السوء

ام المؤمنین حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا اچھا کفن دو، اور اپنی میت کو چلا کر رونے، یا اس کی وصیت میں دیر لگانے، یا قطع رحم کرنے سے ایذانہ پہونچاؤ۔ اور اس کا قرض جلد ادا کرو، اور برے ہمسائے سے الگ رکھو۔

اس حدیث میں وارد جملہ "و اعزلو اعن جیران السوء" سے

(صفحہ ۲۳ کا باقیہ)

یہاں اصل مادہ غفلت سے غافل کا ذکر ہوا ہے اور ذکر سے ذاکر اور رمز کو لایا گیا ہے۔

غرض کہ حضور مفتی اعظم ہند کی ”حمدیہ شاعری“، فکر و فن کے اعلیٰ معیار پر فائز ہے۔ زبان و بیان کی چاشنی، اسلوب کی طرح داری، سلاست و نفاست اور فکر و خیال کی حسین ترجمانی لاائق دید اور قابل تعریف ہے۔ آپ کی حمد نگاری داخلی کیفیات کے بیان اور اظہار شیفتگی کا ایک حسین اور دلکش مرقع ہے۔ بیان میں روانی اور تسلسل کا یہ عالم ہے کہ معلوم ہوتا ہے کسی بلند مقام سے آبشار پوری قوت سے بہہ رہا ہو۔ ذیل کے اشعار دیکھیں۔

نور میں وہ ہے نظر میں وہ  
شمیں میں وہ ہے قمر میں وہ  
ابر میں وہ ہے گھر میں وہ  
کوہ میں وہ ہے جھر میں وہ  
جز میں وہ ہے کل میں وہ  
رنگ و بوئے گل میں وہ  
افغان بلبل میں وہ  
نغمات قلقن میں وہ  
قرب و بقا و وصل میں وہ  
بعد و فراق و فصل میں وہ  
فتح و ضم و جر میں وہ  
پیش و زیر و زبر میں وہ

یعنی حمد الہی کی پاکیزہ دھن اور جمالیاتی احساس سے مغلوب ہو کر آپ نے اشعار کے ایک سے ایک حسین پیکر تراشے ہیں ضرورت اس بات کی ہے کہ حضور مفتی اعظم ہند کی شاعری اور اس کے فنی محسن پر توجہ دی جائے اور ایک باکمال شاعر کی حیثیت سے دنیا کے سامنے پیش کر کے آپ کا تعارف کرایا جائے۔

امیر المؤمنین حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم ﷺ جب دفن سے فارغ ہوتے قبر پر وقف فرماتے اور ارشاد کرتے اپنے بھائی کے لئے استغفار کرو اور اس کے لئے جواب نکیریں میں ثابت قدم رہنے کی دعا مانگو کہ اب اس سے سوال ہوگا۔

اس حدیث اور اس قبیل کی دیگر احادیث سے یہ ثابت ہے کہ بعد دفن میت قبر پر رک کر دعا کرنا صحیح ہے اور اس سے مردہ کو انس، تلقین اور فائدہ حاصل ہوتا ہے پھر اذان بھی چونکہ ذکر الہی اور ایک بہترین دعا ہے جو قبر پر دعا کرنے والے حضور کے حکم عام میں داخل ہے لہذا بعد دفن اذان پڑھنے سے مردہ کو بلاشبہ فائدہ حاصل ہوتا ہے لہذا امیرے جد کریم سید ناصر کار اعلیٰ حضرت امام احمد رضا محدث بریلوی قدس سرہ فرماتے ہیں: اسی طرح کی حدیثوں سے ثابت کہ دفن کے بعد دعا سنت ہے۔ امام محمد بن علی حکیم ترمذی قدس سرہ الشریف دعا بعد دفن کی حکمت میں فرماتے ہیں، ”نماز جنازہ با جماعت مسلمین ایک لشکر تھا کہ آستانہ شاہی پرمیت کی شفاعت اور عذرخواہی کیلئے حاضر ہوا اور اب قبر پر کھڑے ہو کر دعا یہ اس لشکر کی مدد ہے کہ یہ وقت میت کی مشغولی کا ہے کہ اس نئی جگہ کا ہول اور نکیریں کا سوال پیش آنے والا ہے اور میں گمان نہیں کرتا کہ یہاں انتخاب دعا کا عالم میں کوئی عالم منکر ہو“، امام آجری فرماتے ہیں ”مستحب ہے کہ دفن کے بعد کچھ دیر کھڑے رہیں اور میت کے لئے دعا کریں“

اسی طرح اذکار نووی و جوہرہ نیرہ و در مختار و فتاویٰ عالمگیری وغیرہ اسغار میں ہے۔ طرفہ یہ کہ امام ثانی منکریں یعنی مولوی اسحاق صاحب دہلوی نے مآۃ مسائل میں اسی سوال کے جواب میں کہ بعد دفن قبر پر اذان کیسی ہے؟ فتح القدر و بحر الرائق و نہر الفائق و فتاویٰ عالمگیری یہ سے نقل کیا کہ ”قبر کے پاس کھڑے ہو کر دعا سنت سے ثابت ہے“ اور براہ بزرگی اتنا نہ جانا کہ اذان خود دعا بلکہ بہترین دعا سے ہے کہ وہ ذکر الہی اور ہر ذکر الہی دعا تو وہ بھی اسی سنت ثابتہ کی ایک فرد ہوئی پھر سنت مطلق سے کراہت فرد پر استدال عجب تماشا ہے؟ مولانا علی قاری علیہ رحمۃ الباری مرقاۃ شرح مشکوہ میں فرماتے ہیں۔ کل دعاء ذکر و کل ذکر دعاء۔ ہر دعا ذکر اور ہر ذکر دعا ہے۔

# فتاویٰ منظراً سلام

**توقیب، تخریج، تحقیق:** حضرت مولانا الحاج محمد احسن رضا قادری نائب سجادہ درگاہ اعلیٰ حضرت بریلی شریف

ہے۔ اور اس روپیہ کو جس سے کاروبار انجام دیتا ہے اس کو ہی سود کا روپیہ دیتا ہے یعنی کہ دیہات والے سے گنے کا رس خریدتا ہے اس روپیہ سے یعنی اگر کسی دیہاتی کو روپیہ کی ضرورت پڑتی ہے تو زید سے روپیہ قرض لیتا ہے اور کہتا ہے کہ تم کو گنے کا رس دیدون گا تو زید سود پر لئے ہوئے رقم کو دیہاتی کو دیتا ہے تو سود اس طرح سے لینا دینا جائز ہے یا نہیں۔ اور اس کے یہاں کھانا پینا جائز ہے یا نہیں بعض لوگ کہتے ہیں کہ کھانا ناجائز ہے۔

(۲) اور بکر جو معرض ہے زید پر وہ خود عشر نہیں نکالتا ہے اور آم کی فصل کی بیچ درخت ہی پر کر دیتا ہے اور ڈالی ٹھہر ادیتا کہ آم میں تم سے ایک ہزار یا پانچ سو لوں گا بیچ کے وقت یہ شرط لگا دیتا ہے باعث پر بکر کے یہاں کھانا جائز ہے یا نہیں۔ اور کہتا ہے کہ ہم عشر نہیں نکلتے ہیں تو کوئی بات نہیں اور زید پر اعتراض کرتا ہے کہ وہ سود کھاتا ہے اس لئے اس کے یہاں کھانا جائز نہیں۔

(۳) اور خالد سے کوئی بھی شخص بوقت ضرورت روپیہ پیسے قرض لیتا ہے تو خالد قرض لینے والے سے کہتا ہے کہ فلاں فصل کے موقع پر تم سے اتنا اس فصل کی چیزوں گا چاہے وہ اس وقت کتنے ہی مہنگا ملے بلکہ یا اس وقت اس کی بھاؤ کچھ اور ہی کیوں نہ موہلاً تم کو میں روپیہ دے رہا ہوں فلاں فصل کی چیز تم سے ایک من لوں گا یا ۳۰ روکلوں گا ایسا لینا دینا جائز ہے یا نہیں؟

**الجواب:** (۱) سود حرام قطعی ہے دینا لینا دونوں حرام ہیں۔ زید پر اس سے توبہ لازم ہے ایسوں کے یہاں کھانے سے بچنا لازم ہے۔  
واللہ تعالیٰ اعلم

(۲) بکر کے یہ دونوں کام ناجائز و خلاف شرع ہیں اس پر ان سے توبہ لازم ہے اس کے یہاں بھی کھانا منع ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم

## صف میں بچوں کے کھڑا کرنے کا حکم

کیا فرماتے ہیں علمائے دین و مفتیان شرع متنین اس مسئلہ کے بارے میں کہ جب جماعت نماز کی کھڑی ہوئی تھی اس میں آگے صاف میں سب بچے قریب آٹھ سال بارہ سال تک کے تھے جن میں نماز کچھ بچوں کو صحیح بھی یاد نہیں ہے اور وہ نماز پڑھتے وقت مذاق بھی کرتے اس وقت کوئی بڑا آدمی بعد میں پہونچا اس وقت بڑے آدمی کو بائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے یا نہیں اس کی نماز ہو جائیگی یا نہیں یا چار آدمی جماعت شروع ہونے پر موجود تھے وہ امام کے پیچھے کھڑے ہو گئے اور دہنی جانب جگہ باقی رہ گئی بعد میں پیچھے آتے گئے اور بائیں جانب کھڑے ہوتے گئے اور بائیں جانب جگہ باقی نہیں رہی اب کچھ بچے اور آئے تو وہ دائیں جانب کھڑے ہو سکتے ہیں یا نہیں؟

محمد شفیع موضع گرگیہ ڈاکخانہ رچھا ضلع بریلی

**الجواب:** جو بچہ نماز خوب جانتا ہے وہ مردوں کی صاف میں کھڑا ہو سکتا ہے درخت میں ہے لو واحداً دخل الصاف اور چند بچے ہوں تو مردوں کی صاف کے بعد انہیں کھڑا کیا جائے۔ اب اس کے بعد کوئی آیا تو جہاں جگہ ملے وہاں کھڑا ہو اس بچے کو ہٹانے کا حکم نہیں ہے اور بچے بعد میں آئیں تو مردوں کی صاف کے بعد صاف قائم کریں اور اگر جماعت قلیل ہے تو مردوں کے بعد کھڑے ہوں۔ اور جو بچے نماز صحیح طور سے پڑھنا نہیں جانتے انہیں صاف کے پیچھے کھڑا کریں مردوں کی صاف میں ایسوں کو نہ کھڑا کیا جائے واللہ تعالیٰ اعلم۔

## سود اور بیچ سلم کا حکم

(۱) کیا فرماتے ہیں علمائے دین و مفتیان شرع متنین مسئلہ مندرجہ ذیل کے بارے میں کہ زید اہل ہنود سے سود پر روپیہ لے کر تجارت کرتا

کیا فرماتے ہیں علمائے دین و مفتیان شرع متین کہ ہمارے بستی میں محرم الحرام کے مہینے میں چندہ کر کے سبیل و نذر و نیاز اور حضرت امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے روضہ کی نقل تعزیہ بناتے ہیں اس میں بھی ہم سب بستی کے لوگ چندہ دتیے ہیں اور خصوصاً مسجد کے پیش امام صاحب تعزیہ بناتے اور اسے فروخت کرتے اور انعام حاصل کرتے ہیں ہمیشہ امام صاحب نے تعزیہ داری کو جائز بتایا لیکن ان کو امسال انعام نہ ملنے کے سبب سے انہوں نے ہمارے گاؤں میں پھوٹ ڈالوادیا اور اب تعزیہ داری کو ناجائز و حرام بتاتے ہیں اور چار پانچ سال قبل امام صاحب ہندوؤں کے دہرے میں راون بھی بناتے تھے۔ لہذا دریافت طلب امر یہ ہے کہ سبیل نذر و نیاز و روضہ اقدس کی پتھر کی و شیشے کی ولکڑی و کاغذ و بانس کی نقل تعزیہ بنانا شرع میں کیا حکم ہے۔

**الجواب:** ایام محرم یاد گیر ایام میں امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ و شہیدا کے نام سے نیاز دلائی جائے جائز ہے اور تعزیہ داری مرجہ طریقہ پر کرنا ناجائز و حرام و گناہ ہے اس کے متعلق اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی قدس سرہ کا رسالہ مبارکہ رسالہ تعزیہ داری دیکھئے۔ امام مذکور نے اب تعزیہ داری سے روکا اچھا کیا مگر مسجد سے مسلمانوں کو روکنا گناہ تھا اس کی وجہ سے وہ گنہگار ہوئے توبہ کریں اور تعزیہ داری و راون بنانے والے فعل سے بھی تائب ہوں بعد توبہ و صلاح حال ان کے پیچے نماز درست ہوگی۔ واللہ تعالیٰ اعلم

### عورت کے لفٹ میں سینہ بند باندھنے کا حکم

معظم محترم جناب مولوی صاحب اسلام علیکم واضح ہو کہ آج ہم جمعہ میں سب لوگوں کے درمیان مولوی رحیم اللہ صاحب رونق افروز ہوئے ان کی صحبت سے ہم سب کو آپ کی یاد آگئی ہے۔ اور اس کے ساتھ میں مسئلہ کی بھی یاد آگئی ہے۔ جس کے بارے میں میلاد کی صبح آپ سے واقفیت حاصل کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔ یعنی کفن کے متعلق کہ سینہ بند تمام چادروں سے اوپر باندھنے کے بارے میں پوچھا تھا آپ نے فرمایا تھا کہ میں مدرسہ پہنچ کر اس بارے میں مزید معلومات حاصل کر کے ہم لوگوں کو بتائیں گے۔ لہذا مولوی صاحب موصوف آئندہ جمعہ کو پھر ہمارے درمیان رونق افروز ہوں گے اگر

(۳) یہ صورت بیع سلم کی ہے اور بیع سلم کی چودہ شرطیں ہیں اگر ان میں سے کوئی مفقود ہو تو عقد فاسد ہو گا۔ اور اگر جملہ شرائط کے ساتھ عقد کیا گیا تو جائز ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

### شوہر کو چھوڑ کر دوسرے مرد کے ساتھ رہنے کا حکم

کیا فرماتے ہیں علمائے دین و مفتیان شرع متین مسئلہ میں کہ ایک عورت شادی ہونے کے بعد قریب قریب چھ سال سال تک اپنے اصل شوہر کے یہاں پر رہتی رہی اور اس عرصہ میں دو بچے بھی پیدا ہوئے اس کے بعد اپنے موضع کے ایک اہل ہنود کے ساتھ اپنا گھر چھوڑ کر چلی گئی۔ اور قریب قریب آٹھ دس سال تک اس کے ساتھ رہتی رہی اس کے بعد برا دران اسلام نے بہت بڑی کوشش کر کے اس اہل ہنود سے وہی عورت چھین کر اپنے قبضہ میں کر لی اور اس دن سے وہ عورت ایک اہل اسلام کے پاس ہے جس کو عرصہ قریب قریب ایک سال کا ہو گیا ہے اسی عرصہ میں ایک بچہ بھی پیدا ہو گیا ہے اور بچہ قریب ایک ماہ کا ہو گیا ہے ایسی صورت میں شرع شریف سے اس عورت پر اور اس شخص پر کیا حکم ہے شرع شریف سے مطلع فرمایا جائے (بیشراحمد موضع مبارک پور تھیصیل نواب گنج بریلی)

**الجواب:** صورت مسئلہ میں وہ عورت سخت گنہگار طالمہ جفا کار مسْتَحْقِ عذاب نار حق اللہ اور حق العبد میں گرفتار ہے اس پر توبہ و استغفار فرض ہے اور فوراً اپنے شوہر کے یہاں جانا اور اس سے معافی چاہنا لازم ہے وہ ہندو کے ساتھ بھاگی سخت گنہگار ہوئی اس سے توبہ کرے اب دوسرے کے ساتھ ناجائز طور پر رہ رہی ہے۔ اس سے بھی توبہ کرے۔ جس آدمی نے اپنے گھر رکھا ہے اگر بیوی کی طرح رکھتا ہے تو وہ بھی سخت گنہگار طالمہ جفا کا رحق اللہ اور حق العبد میں گرفتار ہے اس پر توبہ و استغفار لازم ہے اور فوراً اس عورت سے علیحدہ ہو جانا بھی اگر وہ اس عورت کو علیحدہ نہ کرے اور توبہ و استغفار نہ کرے تو واقف حال مسلمانوں پر شرعاً لازم ہے کہ اس سے ترک تعلق کریں تاکہ وہ مجبور ہو کر توبہ کرے۔ واللہ تعالیٰ اعلم،

### تعزیہ داری کے لئے چندہ دینے کا حکم

وجہ سے ان پر آج خود ہی یہ لوگ اعتراض کرتے ہیں کوئی کہتا ہے کہ انہوں نے خواجہ غریب نواز علیہ الرحمہ کے تعلق سے کچھ نہیں لکھا۔ علم تو حاصل کیا نہیں کتابیں پڑھنا چاہتے نہیں جوز بان پر آیا ہی لوگوں کے سامنے پیش کر کے گمراہ کرتے ہیں دیکھئے امام احمد رضا نے خواجہ غریب نواز کے تعلق سے کیا ارشاد فرمایا ہے۔ احسن الدعا لاداب الدعا۔ مولف حضرت مولانا نقی علی خاں قادری بریلوی کی شریح کرتے ہوئے ذیل المدعای احسن الوعا میں امام احمد رضا بریلوی رقم طراز ہیں کہ وہ چالیس مقامات جہاں دعا قبول ہوتی ہے ان میں ایک مزار خواجہ غریب نواز اجمیری بھی ہے چنانچہ وہ لکھتے ہیں۔ سی و نہم ۳۹۔ مرقد مبارک حضرت خواجہ غریب نواز معین الحق والدین چشتی قدس سرہ (صفحہ ۱۵۹ احسن الوعاء مع شرحہ ذیل المدعای مطبوعہ مکتبۃ المدینۃ کراچی) وہ چالیس مقامات مقدسہ جہاں دعا میں زیادہ قبول ہوتی ہیں ان کا نمبر وارڈ کر کیا محبوبان خدا کی بارگاہیں خانقاہی آرامگاہ ہیں یہ کس قدر شان کی بات آپ نے خواجہ غریب نواز کے تعلق سے فرمائی یہ تو اہل علم ہی جانتے ہیں جاہل کیا جانیں حق تو یہ تھا کہ امام اہلسنت کا شکریہ ادا کرتے تمام خانقاہ والے۔ اسلئے کہ پھول چڑھانا چادر چڑھانا چراغ جلانا سب کو امام احمد رضا نے ثابت کیا مخالفین کا دندال شکن جواب لیکن آج جاہل پیر بجائے احسان ماننے کے اعتراض کا منہ کھولتے ہیں ان تمام خانقاہ والوں کو جو لوگ عقیدت و محبت پیش کرتے ہیں یہ سب میرے امام کی جانشنازی کا شرہ ہے اصل بات یہ ہے کہ خانقاہوں میں آج علم و عمل کا فقدان ہو چکا ہے عیش و آرام کو پسند کرنے والے علم و عمل سے دور رہنے والے اعلیٰ حضرت کا مرتبہ کیا جانیں اس لئے آج خانقاہوں میں غلط رسوم ہو رہی ہیں اگر امام احمد رضا کے مسلک کے مطابق خانقاہوں میں عمل ہونے لگے تو آج بھی شریعت کی پاسبانی وہ لوگ کر سکیں گے۔ غرض کہ امام احمد رضا نے مسائل تصوف، معمولات اہلسنت، معمولات خانقاہ، رسوم خانقاہ، بیعت و ارشاد، اور اصول پیری و مریدی جہاں ایک طرف دلائل سے ثابت کیا تو وہیں دوسری طرف را پہنچانے والی رسوموں کی اصلاح بھی فرمائی۔ اس طرح آپ نے اپنے فتاویٰ کے ذریعہ خانقاہوں کو تحفظ فراہم کیا۔

آپ سے ہو سکے تو مولوی صاحب موصوف کے ذریعہ ہمیں آگاہ فرمائیں۔ کالے خاں سا کن ہر یا نجابت خاں بریلی شریف ۲۲ ربیعی ۱۹۷۸ء میں **الجواب**: سینہ بند سب کے اوپر ہے گا جیسا کہ بہار شریعت میں لکھا ہے اور فتاویٰ رضویہ شریف میں ج ۲۳ صفحہ ۱۰ میں ایسا ہی ہے۔ پہلے چادر اور اس پر تہہ بند بدستور بچھا کر کفنی پہننا کرتہ بند پر لٹا میں اور اس کے بال کے دو حصہ کر کے بالائے سینہ کفنی کے اوپر لا کر رکھیں۔ اس کے اوپر اوڑھنی سر سے اڑھا کر بغیر لپیٹنے منہ پر ڈال دیں پھر تہہ بند اور اس پر چادر بدستور لپیٹیں اور چادر اس طرح دونوں طرف باندھ دیں۔ ”ان سب کے اوپر سینہ بند بالائے پستان سے ناف بدن تک باندھیں اسی طرح اور بہت سی کتابوں میں ہے اگرچہ بعض کتابوں میں چادر کے نیچے باندھنے کیلئے ذکر کیا گیا ہے مکر صحیح و قابل اعتماد یہی ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم

کتبہ: قاضی عبدالرحیم بستوی غفرلہ ۳/رجماہی الاولی ۱۳۹۲ھ  
دارالافتاء منظر اسلام سوداگران بریلی شریف

(باقیہ صفحہ ۱۵ رکا ملاحظہ کریں)

اور نشست و برخاست کا طریقہ بھی عطا کیا فرماتے ہیں ”اس کی پائیتی کی طرف جائے کہ اس کی نگاہ کے سامنے ہوس رہا ہے سے نہ کرے کہ اس کو سراٹھا کر دیکھنا پڑے اور سلام وایصال ثواب میں دریکرنا چاہتا ہے تو ارد گرد قبر کے بیٹھ جائے اور پڑھتا رہے یا ولی اللہ فیض حاصل کرے (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۱۶۳)

اعلیٰ حضرت امام احمد رضا نے تمام مزار رات کے تعلق سوالات و اعتراضات کے جوابات بہت ہی اچھے انداز میں نقل فرمائے اور اپنی تحریر کو عوام و خواص کے سامنے پیش کیا وقت صرف اس بات کا تقاضہ کرتا ہے کہ ان کی تعلیمات اور کتب امام احمد رضا کو خوب سمجھ کر پڑھا جائے تاکہ آج پیدا ہونے والے تمام شبہات ختم ہو سکیں۔ امام احمد رضا نے جس بیج پر خانقاہوں کی حفاظت کی ہے ایک زمانہ اس کا قائل ہے لیکن افسوس صد افسوس آج غیروں سے زیادہ اپنے لوگ اعتراض کرتے ہیں۔ بعض و عناد کی بنیاد پر احسان فراموشی کا زمانہ ہے حالانکہ تمام خانقاہ والوں کو احسان عظیم مانا چاہئے تھا لیکن حسد کی

## حضرت سید شاہ برکت اللہ مارہروی کی حیات مبارکہ کے چند نمایاں گوشے

از: امین ملت حضرت سید شاہ محمد امین میاں صاحب قبلہ قادری برکاتی سجادہ نشیں درگاہ برکاتیہ مارہرہ شریف ضلع ایٹھے، یونی

امام سلسلہ برکاتیہ، صاحب البرکات حضرت سید شاہ برکت اللہ مارہروی علیہ الرحمہ علوم و حکمت، معرفت و روحانیت اور رشد و ہدایت کے اس عظیم تاجور کا نام ہے کہ جن کے مقدس آستانہ پر جیسی سماں کر کے نہ جانے کتنے کچھ کلاہ حضرات کی دنیا و آخرت کا میاں و کامرانی سے ہم کنار ہو گئی۔ ان کا یہی وہ مقدس آستانہ ہے کہ جو آج سلسلہ قادریہ کے فروغ کا اہم ذریعہ اور عظیم ہیڈ کوارٹر بنا اسی مقدس آستانہ کو آج لوگ ”خانقاہ برکاتیہ“ اور ”اعلیٰ حضرت امام احمد رضا کے پیر خانہ“ کے نام سے جانتے ہیں۔ چونکہ آپ کا وصال ”۰۱ محرم الحرام“ کو ہوا ہے اس مناسبت سے محرم الحرام کے شمارے میں مخدوم گرامی وقار پیر طریقت امین ملت حضرت ڈاکٹر سید شاہ امین میاں قادری مدظلہ العالی سجادہ نشیں خانقاہ برکاتیہ مارہرہ مطہرہ کا حضرت صاحب البرکات علیہ الرحمہ کی حیات مبارکہ پر تحریر کردہ یہ مضمون قارئین ماہنامہ اعلیٰ حضرت کے ذوق مطالعہ کی نظر کیا جا رہا ہے۔ (محمد سلیم بریلوی)

بلگرامی سے بھی اجازت و خلافت پائی اور ان سے اکتساب فیض

و برکت فرمایا۔

**صاحب البرکات کا خطاب:** حضرت شاہ برکت اللہ کو حضور سید ناشریخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بڑا عشق تھا اور اس دور میں کالپی شریف ضلع جالون کی سر زمین پر مشہور زمانہ بزرگ حضرت سید شاہ فضل اللہ ترمذی مسند رشد و ہدایت پر جلوہ افروز تھے۔ حضرت شاہ برکت اللہ اپنے والد ماجد کے وصال کے بعد مارہرہ تشریف لاچکے تھے۔ کالپی کے مشائخ سے غالبہ عقیدت روز افزول تھی۔ لہذا انہوں نے کالپی شریف کا سفر کیا حضرت سید شاہ فضل اللہ ترمذی کالپوی سے اجازت و خلافت سلاسل عالیہ قادریہ چشتیہ سہروردیہ نقشبندیہ، ابوالعلائیہ حاصل کی اور صاحب البرکات کا خطاب پایا۔

**عقد:** حضرت شاہ برکت اللہ علیہ الرحمہ کا عقد سید مودود بلگرامی بن سید محمد فاضل بلگرامی کی صاحبزادی وافیہ بی بی سے ہوا۔ ان سے دو صاحبزادے سید آل محمد اور شاہ نجات اللہ۔ اور تین صاحبزادیاں پیدا

صاحب البرکات حضرت سید شاہ برکت اللہ علیہ الرحمہ والرضوان کا شمار ہندوستان میں قادریہ سلسلہ کے اہم بزرگوں میں ہوتا ہے۔ گنگا اور جمنا کی لہروں کے بیچ برج کے اس تہذیبی علاقے میں رشد و ہدایت کا سبق دینے والا کوئی صوفی بزرگ حضرت شاہ برکت اللہ کی قامت کوئی پہنچتا۔

**ولادت:** آپ سید شاہ اویس کے بڑے صاحبزادے تھے۔ آپ کی ولادت ۲۶ رب جمادی الآخری ۱۴۰۷ھ کو بلگرام میں ہوئی۔ آپ کا سلسلہ نسب سید الشہداء حضرت امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے واسطہ سے سید الانبیاء حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ تک پہنچتا ہے۔

بچپن کا زمانہ اپنے والد ماجد سید اویس اور دیگر بزرگان خاندان کے آغوش تربیت میں گزارا۔ سید شاہ برکت اللہ کے والد ماجد نے اپنے وصال (۲۰ رب ج ۱۴۰۹ھ) سے پہلے شاہ صاحب کو سجادہ نشینی اور سلاسل آبائی قدیم چشتیہ، سہروردیہ اور قادریہ کی اجازت و خلافت عطا فرمائی تھی۔ مگر چونکہ ظرف عالی تھا، لہذا شاہ صاحب نے سید مریبی بن سید عبدالنبی، سید غلام مصطفیٰ بن سید فیروز اور سید شاہ لطف اللہ

شہر صاحب کا بلگرام کے اس خطہ پاک سے تعلق تھا جہاں علمائے ظاہر اور علمائے باطن کثیر تعداد میں موجود تھے۔ اور اس دور میں اسلامی علوم کی تعلیم حاصل کرنا ضروری سمجھا جاتا تھا۔ شہر صاحب نے اپنے والد اور دیگر اساتذہ سے قرآن و حدیث، فقہ و منطق اور فلسفہ وغیرہ کی تعلیم حاصل کی۔ اس کے علاوہ عربی فارسی اور سنسکرت کے کلائیکنی ادب کا بھی مطالعہ کیا۔ شہر صاحب نے گیتاوید، اپنے شد اور ہندو فلسفہ کو بہت اچھی طرح سمجھا۔ اور یہ ضروری بھی تھا کیونکہ تبلیغ کے لئے دوسرے مذاہب کی کتابوں کا مطالعہ ناگزیر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ شہر صاحب کی تصانیف سے ان کی علمیت کا اندازہ لگانا مشکل نہیں ہے۔

**تصانیف:** کتاب ”خاندان برکات“ کے مصنف تاج العلما حضرت سید شاہ اولاد رسول محمد میاں برکاتی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے شہر صاحب کی مندرجہ ذیل تصانیف بتائی ہیں۔

(۱) رسالہ چہار انواع (۲) رسالہ سوال و جواب (۳) عوارف ہندی (۴) دیوان عشقی (۵) پیم پر کاش (۶) ترجیح بند (۷) مثنوی ریاض العاشقین (۸) وصیت نامہ (۹) بیاض باطن (۱۰) بیاض ظاہر (۱۱) رسالہ تکسیر

آپ کے ہندی دیوان ”پیم پر کاش“ کے تفصیلی مطالعہ کی سعادت حاصل کرنے کے لئے ہماری تصنیف ”شاہ برکت اللہ“ ملاحظہ ہو۔

**آپ کے خلفاء:** آپ کے خلیفہ خاص آپ کے بڑے صاحبزادے سید آل محمد ہوئے جن کے ذریعہ مارہرہ مطہرہ سے سلسلہ برکاتیہ جاری ہے۔ بعض دیگر خلفاء آپ کے یہ ہیں۔

(۱) شاہ عبداللہ: یہ مارہرہ کے رہنے والے تھے۔ اور قوم کے کنبوہ تھے۔ ہندی میں شاعری کرتے تھے۔ ان کا تخلص پنچتی تھا۔

(۲) شاہ میم: یہ دکن کے باشندہ تھے۔ دکن سے دہلی آئے فارسی کے صاحب دیوان شاعر تھے۔ ۱۱۵۰ھ میں انتقال ہوا۔

(۳) شاہ مشتاق البرکات: یہ شاہ برکت اللہ کے نہایت باکمال خلیفہ تھے۔ ۱۱۶۷ھ کو انتقال ہوا۔

ہوئیں۔ پہلی صاحبزادی بی بی بدھن کا عقد سید شاہ لطف اللہ کے صاحبزادے سید نور الحق سے ہوا۔ دوسری صاحبزادی بی بی کا عقد سید عزیز اللہ بن سید غلام محمد سے ہوا۔ اور تیسرا صاحبزادی کا عقد سید امام بن سید جان محمد سے ہوا۔

**بلگرام سے ہجرت:** حضرت سید شاہ برکت اللہ کے بلگرام سے مارہرہ ہجرت کرنے کی صحیح تاریخ کا علم نہیں ہو سکا البتہ یہ طے ہے کہ آپ نے ۱۹۰۹ھ کے بعد بلگرام کی سکونت ترک فرمادی اور مارہرہ کو مسکن بنایا۔ شاہ برکت اللہ کے دادا میر سید عبدالجلیل (متوفی ۱۹۵۷ھ) مارہرہ کو اپنا وطن بنائے تھے۔ شاہ صاحب نے مارہرہ میں اپنے دادا کی خانقاہ میں قیام فرمایا مگر ایک شریر گوند کی ہمسایگی پسند نہ فرم کر ۱۱۱۸ھ میں قصبه سے باہر جدید آبادی کی بنیاد ڈالی اور مسجد و خانقاہ تعمیر فرمائی۔ اس جدید آبادی کا نام ”پیم نگر برکات نگری“ رکھا جواب میاں کی بستی کے نام سے موسم ہے۔

**وصال:** حضرت سید شاہ برکت اللہ کا وصال شب عاشورہ محرم الحرام ۱۳۲۲ھ مطابق ۲۹۔۷۔۱۴ء کو مارہرہ میں ہوا۔ میر غلام علی آزاد بلگرامی نے مآثر اکرام میں تاریخ وصال یوں لکھی ہے۔

تاریخ وصال او خرد کر در قسم صاحب برکات وصال منزل قدس ایک اور تاریخ وصال علامہ آزاد بلگرامی نے اس مصرع سے نکالی فنا فی اللہ شد آس پیر محرم

۱۱۳۲ھ

نواب محمد خاں بنگش مظفر جنگ نے شجاعت خاں ناظم کے زیر اہتمام حضرت شاہ برکت اللہ علیہ الرحمہ کا روضہ تعمیر کرایا جواب درگاہ شاہ برکت اللہ کے نام سے موسم ہے۔

**علمی کارنامہ:** حضرت سید شاہ برکت اللہ علیہ الرحمہ کا دور علوم و فنون کی ترقی کے لئے بے حد ساز گار تھا۔ شہنشاہ وقت اور رنگ زیب علیہ الرحمہ کو اسلامی علوم سے بے حد دلچسپی تھی۔ ان کے حکم سے فقہ اسلامی کی مشہور کتاب ”فتاویٰ عالم گیری“، مرتب کی گئی جو عرب ممالک میں فتاویٰ ہندیہ سے مشہور ہے۔

جاندار اور بیجان کیلئے پیار، یہ جو کچھ میں عرض کر رہا ہوں اسے آپ مبالغہ نہ سمجھیں یہ سب کھلی ہوئی حقیقتیں ہیں جنکو جھٹلایا نہیں جاسکتا۔ ذرا غور تو کبھی کہ لڑائی میں بھی رحم کی گنجائش ہوتی ہے؟ ہم دیکھتے ہیں کہ ہر فارح نے ہر زمانے میں اپنی مفتوحہ اقوام پر طرح طرح کے ظلم کئے ہیں دوران جنگ اپنے مقابل کو نیست و نابود کرنے کے علاوہ انہوں نے نہ ان کے بوڑھوں پر رحم کھایا اور نہ بچوں و عورتوں کو چھوڑا ہے ہرے بھرے لہلہتے کھیت اجڑے، درخت کاٹے، پانی کو زہر آلو دیا غرضیکہ ہر طرح رگ حیات کو منقطع کرنے کی کوشش کی اور آج بھی یہ سب کچھ ہورہا ہے اور ان سے ہورہا ہے جو اپنے کو تہذیب و شاستری کا علم بردار سمجھتے ہیں لیکن آئیے ذرا چودہ سو برس پہلے کی طرف آئیے اور دیکھتے بتانے والے نے بتایا اور اس پر عمل کر کے دکھایا کہ رحم کی گنجائش ہر جگہ ہے، لڑائی میں بھی رحم سے کام لیا جاسکتا ہے فتح مکہ کے واقعات پر نظر ڈالئے آپ کو میری بات کا یقین ہو جائے گا۔

یہ مکہ تو وہی مکہ ہے جہاں ہمارے پیارے نبی ﷺ سے سب کچھ چھینا گیا، پانی چھینا گیا، گھر چھینا گیا، در چھینا گیا اور آخر میں چینے کا حق بھی چھینا گیا۔ اسی مکہ میں آپ داخل ہوتے ہیں۔ چمکتی ہوئی تواروں کے ساتھ چمنی ہوئی کمانوں کے ساتھ اور تنے ہوئے نیزوں کے ساتھ فتح کا پھریرا اڑاتے ہوئے داخل ہوتے ہیں۔ لیکن لیتے ہوئے نہیں دیتے ہوئے۔ اکثرتے ہوئے نہیں جھکتے ہوئے۔ بدله چکاتے ہوئے نہیں بلکہ رحم و کرم امن و امان کے پھول بر ساتے ہوئے۔ ایسے سراپا رحمت نبی ﷺ پر جتنا لکھا جائے کم ہے اللہ تعالیٰ اپنے حبیب سرکار دو عالم سیدنا تاجدارِ مدینہ محمد رسول اللہ ﷺ کے صدقہ میں اس کو قبول فرمائے۔

**بلغ العلیٰ بکمالہ  
کشف الدجی بجمالہ  
حسنۃ جمیع خصالہ  
صلوا علیہ والہ**  
اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس نور مبین کی روشنی سے حصہ عطا فرمائے اور ہماری زندگی حضور شہنشاہ کو نین کی سیرت طیبہ کے مطابق بتائے۔ آمین ثم آمین۔

(۴) شاہ من اللہ: ان کا نام علی شیر خاں تھا۔ یہ شاہ جہاں پور کے رہنے والے تھے۔ ۶۷۱ھ میں انتقال ہوا۔

(۵) شاہ راجو: یہ بلگرام کے رہنے والے تھے اور سید ابو الفرح کی اولاد میں سے تھے۔ ان کا انتقال ۱۱۳۳ھ میں ہوا۔

(۶) شاہ ہدایت اللہ: یہ کراولی ایٹھے کے باشندے تھے۔ ۱۱۳۹ھ میں انتقال ہوا۔

(۷) شاہ روح اللہ: ان کا نام محمد مسعود تھا۔ نواب خیر اندیش خاں عالمگیری کے خاندان سے تھے۔ فارسی اور ہندی میں شاعری کرتے تھے۔ فارسی میں دیوانہ اور ہندی میں جان تخلص تھا۔ ۳۷۱ھ میں انتقال ہوا۔

(۸) شاہ عاجز: یہ مارہرہ کے باشندے تھے۔ اور قوم کے کنبوہ تھے۔ اصل نام محمد معظم تھا۔

(۹) شاہ نظر: ان کا انتقال ۱۱۳۳ھ میں ہوا۔

(۱۰) شاہ صابر: ان کا نام غلام علی تھا۔ یہ مارہرہ کے رہنے والے تھے۔ ان کا انتقال ۷۱۶ھ میں ہوا۔

(۱۱) شاہ جمیعت: مارہرہ کے رہنے والے کنبوہ تھے۔

(۱۲) حسین بیراگی: یہ قوم کے سناڑ تھے اور ہندی میں شاعری کرتے تھے۔

(۱۳) شاہ صادق: حضرت شاہ برکت اللہ کے یہ چہیتے خلیفہ تھے۔ قصبه بھر گین ضلع ایٹھے میں انتقال ہوا۔ اور وہیں مزار ہے۔ ان حضرات کے علاوہ اور بھی بہت سے خلیفہ تھے۔ (رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین) (ما خواذ افتاؤی برکاتہ)

(صفحہ ۲۵ رکاب قیہ)

یہ تھی وہ آواز جس نے آگ کو پانی بنادیا۔ جو مر نے والے تھے وہ جلا دیئے گئے جو ختم ہو گئے تھے انہیں رحمت دو عالم سرکار مدینہ جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی رحمت اور زبان مبارک کی ایک معمولی جنہیں نے از سر نوزندگی بخشی۔ آپ کی حیات مقدسہ کا یہ کوئی انوکھا اور نرالا واقعہ نہ تھا۔ آپ تو دونوں جہان کے لئے رحمت للعالمین بنائے گئے تھے اور پیار ہی پیار لے کر آئے تھے۔ بچوں کیلئے پیار، بوڑھوں کیلئے پیار،

## عاشر۔ صبر و رضا کا بے مثال استعارہ

از: مرحوم سید اعجاز حسین صاحب رضوی سابق آڈیٹوریم دارالعلوم منظر اسلام بریلی شریف

۱۰ محرم الحرام کی تاریخِ امت مسلمہ کو ہر سال صبر و رضا پر۔۔۔ رضاۓ الہی پر سرستیم ختم کرنے، اسلامی اصولوں کی حفاظت و صیانت کے لئے اپنی قیمتی سے قیمتی شئی کو قربان کرنے کے جذبہ کو مہیز کرنے، مشکل سے مشکل وقت میں اصول شریعت، ذکر و اذکار اور عبادت و ریاضت کا دامن مضبوطی سے تھامے رکھنے اور باطل کے آگے کبھی نہ جھکنے کا پیغام لے ہر ہمارے سامنے جلوہ گر ہوتی ہے۔ یہ مقدس تاریخ لہو و لعب، بدعاوں و خرافات، نفسانی خواہشات کی تسلیم اور شیطانی کاموں کی تکمیل کا استعارہ نہیں بلکہ یہ توبہ و تغفارت و خرافات اور غیر شرعی رسوم و رواج کے خاتمه کا حسین استعارہ ہے۔ میدان کربلا کے اسی عظیم و مقدس پیغام کو حضرت سید اعجاز حسین صاحب رضوی مرحوم (سابق آڈیٹوری جامعہ رضویہ منظر اسلام) نے عمدہ انداز میں بیان کیا ہے۔ ان کا یہ مضمون ان ہی کی حیات میں ماہنامہ اعلیٰ حضرت کے شمارہ جون ۱۹۶۵ء میں شائع ہوا تھا۔ محرم الحرام کی مناسبت سے یہ مضمون دوبارہ شائع کیا جا رہا ہے (محمد سلیم بریلوی)

ادھر عابد بیمار آزمائش الہی میں مصروف۔ ادھر نانا جان کے نام لیوا۔ روزِ محشر شفاعت کے طلبگاران کیلئے ہاتھوں میں طوق اور بیڑیوں کا بار عظیم لئے موجود۔ اللہ اکبر! کیا قیامت خیز منظر ہو گا جو آج ۱۳ ارسو سال کے بعد بھی دل کو پاش پاش کر دیتا ہے۔ ادھر اہلیت مطہرات اور قیمتوں پر ظلم۔ ادھر حضرت سیکینہ کے منہ پر ظالم کا طہانچہ سیکینہ کے کانوں سے لہو رواں۔ سب کیلئے دار و سر تیار۔ چھوٹے بڑے رہی سے باندھ کر قید کئے جا رہے ہیں۔ اور خود بھی طوق اور بیڑی سے آرستہ ہو کر سردار قافلہ بنائے گئے ہیں۔ نقاہت سے قدم لغزش کھارہ ہے ہیں مگر ظالم کا ظلم قدم بڑھانے پر مجبور کر دیتا ہے۔ ادھر خاتون جنت سوگوار جنت سے بیٹی کی لغش پر تشریف فرمائیں۔ بیٹی کے بازو و سر سے بند ہے ہوئے دیکھ کر اللہ تعالیٰ سے دست بدعا ہیں کہ اے اللہ! تو نے آج میرے حسین کو بھوک اور پیاس میں بھی آزمایا اور میرے چھوٹے چھوٹے یتیم بچوں اور بیواؤں کو آزمار رہا ہے۔ اے اللہ تو انہیں ثابت قدم رکھنا کہ تیرے نبی کی اولاد ہیں۔ ادھر عرش اعظم پر نانا جان اور بابا جان پر پیشان و غمزدہ کہ آج میرا حسین اور اس

عاشرے کو جب راکب دوش رسول و اصل حق ہو گئے اور لشکرِ یزید مطمین ہو گیا کہ کلمۃ الحق کا بلند کرنے والا نہ رہا۔ ابھی سو گورانِ حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ امام کی لغش پاک پر گریہ وزاری نہ کرنے پائے تھے کہ طالموں کا ظلم صابروں اور شاکروں کی آزمائش میں اور وسیع ہوا۔ الفاظ میں وسعت کہاں کہ تصویر کشی کی جاسکے میدان کربلا کا منظر قیامت خیز اور در دانگیز تھا چند بیوائیں اور بچے تھے۔ صرف تصور سے اس جانکاہ وقت کا اندازہ ہو سکتا ہے۔ اللہ اکبر! کیا گزر گئی ہو گی ان ننھے ننھے بچوں پر اور محذرات عصمت مآب پر۔

سید الشہداء فرزند رسالت شمع امامت تین دن کے بھوکے اور پیاس سے شمرناہ بھار کے کندخجر سے شہید کئے گئے عقل کی رسائی اتنی کہاں کہ وہ یہ معلوم کر سکے کہ آخر وہ صبر کی کون سی بلند منزل تھی۔ بد شعاروں نے اہل بیت اطہار کے خیموں کو جلانا شروع کر دیا۔ سید انیوں کو بے پرده کر کے قرآن پاک کی آیہ تطہیر کی مخالفت پر کمر بستہ ہو گئے۔ اور ان مظلومان ستم رسیدہ افراد کے لبوں کو جنبش فریاد تک نہ ہوئی۔ مگر یہ نہ معلوم تھا کہ ناتوان بیمار فرزند امام ابھی بستر علالت پر جلوہ گر ہے۔

آزمائش کی جا رہی ہے۔ اور اس آزمائش اور اس ایثار و قربانی کیلئے اللہ و رسول کی خوشنودی اور ان کے احکام کو پامال نہ کرنے کیلئے سب کچھ بخوبی خاطر قبول کر لیا تھا۔ مگر افسوس صد افسوس خود کو مسلمان کہلانے والے اللہ و رسول کی مخالفت میں ہمہ تن مصروف رہے۔ اور آج بھی ان کے دشمنوں کے دل میں اسی پرانی عداوت کے شعلے بھڑک رہے ہیں۔ کوئی کہتا ہے کہ حسین کے نام پر شربت نہ بناؤ۔ کچھڑا نہ پکاؤ۔ ان کی نیاز نہ دلاؤ۔ کوئی تخت و تعزیہ دکھانے میں اپنی مستورات کو لئے غیر مردوں میں موجود ہے۔ کوئی یزید کی تقلید میں مست۔ کوئی شب عاشورا کو قہقہے لگانے میں بدمست۔ مسلمانو! خدا کیلئے غور تو کرو کہ عاشورے کی رات کیا ہے۔ یہ وہ رات ہے کہ جس کواب سے چودہ سو سال قبل امام اور فقائے امام نے عبادت الہی میں گزارا تھا تمام شب نوافل پڑھنے میں بس رکر دی تھی۔ خیمے تلاوت قرآن کی آوازوں سے گونج رہے تھے۔ اظہار شکر گزاری کیلئے وہاں سجدے کئے جا رہے تھے۔ راہ الہی میں قربان ہونے کیلئے ثابت قدم رہنے کی دعائیں مانگی جا رہی تھیں۔ صبر و شکر کی ایجادیں کی جا رہی تھیں۔ اور اسی رات میں دوسری یزید ناپاک کے لشکروں میں شراب و کباب کا دور دورہ تھا قہقہے بلند ہو رہے تھے۔ تلواروں اور نیزوں کو سان پر تیز کیا جا رہا تھا۔ امام اور فقائے امام کے گلوں کو اپنی تلواروں اور نیزوں کا نشانہ بنانے کیلئے باجے نج رہے تھے۔ ڈھول اور تاشوں کی آوازوں سے رفقا کا سینا محروم کیا جا رہا تھا۔ شامیوں کا لشکر رعونت و بدستی میں غرق تھا۔ تم دیکھو اور فیصلہ کرو کہ تم آج یزید کی تقلید کر رہے ہو یا آں بنی کی؟ اگر تم اولاد بنی کے جانشار ہو تو تم کو چاہئے کہ شب عاشورا عبادت میں مشغول ہو کر اپنے گناہوں کی معافی چاہو جو تمہاری دین و دنیا میں نجات کا سبب ہو۔ آمین۔

(موجود از ماہنامہ اعلیٰ حضرت شمارہ جون ۱۹۶۵ ص ۲۰/۱۹)

کی اولادخون میں اہولہہان بارگاہ الہی میں آرہی ہے ادھر مالک کون و مکان نے جنتوں کو آرستہ کرنے کا اور فرشتوں کو پیشواں کا حکم دیا ہے۔ کہ میرے محبوب کی اولاد میرے حکم کی تعییل کر کے دادخواہی کیلئے آرہی ہے۔ جائے ادب ہے ایسا نہ ہو کہ جس طرح شیطان حکم عدوی سے راندہ درگاہ ہوا کوئی اور بھی ہو جائے۔ میرا حسین قرآن ناطق ہے۔ راکب دوش رسول ہے۔ سردار جوانان جنت ہے جس کو ہم نے بے حد شرف بخشنا ہے اور کیوں نہ ہو جس کا نانا شافع محسن۔ بابا ساقی کوثر مال خاتون جنت ہو کیوں نہ وہ سردار جنت ہو جس نے اپنے سامنے ہماری راہ میں اپنے ساتھیوں اپنے عزیز و اقرباء کو بھوک اور پیاس میں شہادت کیلئے پیش کر کے اف نہ کی ہو۔ جس کی کمراٹھارہ سالہ جوان بیٹی کی لفڑی اٹھانے سے خمیدہ ہو گئی ہو۔ جس کے چھ ماہ کے بچے نے گود میں تیر کھا کر مسکراتے ہوئے جان دیدی ہو۔ حسین کی اولاد رحمۃ للعلیین کے سایہ میں پلی اللہ و رسول کے احکام پر عمل کرنے والی سب کچھ جانتی تھی مگر جنتوں کو آرستہ ہوتے دیکھ کر شکر خالق سے مسروتھی کہ آج ہمارے نانا اور بابا اور بڑے چھوٹے جو کر بلا میں شہید ہو گئے خلد میں منتظر ہیں۔ پھر بھی اپنے عمل سے دنیا والوں کو سبق دے رہے ہیں کہ سب کچھ قربان کیا جا سکتا ہے۔ تکلیف برداشت کی جا سکتی ہے۔ اولاد کو بھوکا پیاسا ساراہ خدا میں قربان کیا جا سکتا ہے۔ مگر اللہ و رسول کا دامن نہیں چھوڑا جا سکتا کبیر ہو یا صغير، اٹھارہ سالہ ہو یا ششماہہ اولاد نبی کا ہر فرد قرآن ناطق ہے۔ جو راہ عمل بتا رہا ہے اور بتا تارہ ہے گا اولاد رسول ہماری آج بھی معاون ہے اور انشاء اللہ روز محسن بھی معاون ہو گی۔ اولاد پیغمبر کے دشمنو! تم کس منہ سے حوض کوثر پر حسین کے باپ سے پیالہ کوثر مانگو گے جبکہ تم خوب جانتے تھے۔ کہ یہ نواسہ رسول ہے۔ ہم ان کا کلمہ پڑھتے ہیں پھر بھی خشک گلے پر خنجر چلا دیا۔ وہ نہر فرات جوز مانے کو سیراب کر رہی تھی۔ مگر تم نے اولاد رسول کو پانی کا قطرہ نہ لینے دیا۔ نبی کے مہ پارے ادب کے گھوارے جانتے تھے کہ یہ ہمارا امتحان لیا جا رہا ہے۔ ہماری

# حافظ الملک حافظ رحمت خان کا مختصر تذکرہ

از: مولانا صادق رضا مصباحی نزیل حال، ممبئی۔ موبائل 09619034199

خان نے غداری کی اور ان کو قتل کر دیا۔ یہ واقعہ ۱۱۲۳ھ مطابق ۱۷۱ء یا ۱۲۲۳ء مطابق ۱۳۱۷ء کو پیش آیا۔

حافظ الملک کی ہندوستان میں آمد: داؤد خان کو کٹھیر (روہیل کھنڈ) پر حکمرانی کے دوران کسی جنگ میں ایک حسین و جمیل لڑکا ملا جو مدقابل کے لشکر سے قیدی بنا کر لا یا گیا تھا۔ داؤد خان چونکہ اولاد سے محروم تھا اس لیے اس کو اپنا بیٹا بنالیا۔ اس کو اچھی تربیت دینے میں کوئی کسر اٹھانہ رکھی اور اس کا نام علی محمد خان رکھا۔ داؤد خان کے مرنے کے بعد متفقہ طور پر اس کو جانشین مقرر کر دیا گیا۔ کچھ دنوں کے بعد اس لڑکے (علی محمد خان) نے یہ محسوس کیا کہ اکثر روہیلے میرے غلام ہونے کے سبب میری اطاعت سے کتراتے ہیں تو اس نے اپنے مشیروں سے صلاح و مشورہ کر کے حافظ رحمت خان کے پاس متواتر خطوط بھیج کر ان کو ہندوستان بلالیا۔ اس طرح حافظ الملک حافظ رحمت خان کا ہندوستان میں ورود ہوا۔ حافظ الملک بہت دنوں تک علی محمد خان کی صحبت میں کام کرتے رہے اور حکومت کو ترقی دینے میں بہت اہم روں ادا کیا۔ اپنی وفاداری و جانشینی اور بے مثال شجاعت و شہامت کے ذریعے آپ علی محمد خان کے بہت معتمد بن گئے۔ حافظ الملک کی ان خوبیوں کو دیکھ کر علی محمد خان نے آپ کو اپنا جانشین منتخب کر لیا لیکن حافظ الملک نے اپنی جانشینی کو علی محمد خان کے بیٹے سعد اللہ خان کی حق تلفی سمجھا اور بڑے خلوص و ایثار کے ساتھ یہ عہدہ ان کی طرف منتقل کر دیا۔ علی محمد خان کے فیض اللہ خان اور عبداللہ خان نام کے دو بیٹے اور تھے جو افغانستان میں رہتے تھے جب وہ ہندوستان واپس ہوئے تو عہدے کے حصول کے لیے ان

حافظ الملک کی ولادت: ۱۸۵۷ء کے انقلاب سے پہلے جن مجاہدین نے انگریزوں کے خلاف زبردست عملی جہاد کر کے ہندوستان کی آزادی کا راستہ ہموار کیا ان میں ایک اہم اور معتبر نام حافظ الملک حافظ رحمت خان رحمۃ اللہ علیہ کا ہے۔ آپ کی ولادت قندھار افغانستان میں ۱۱۲۰ھ مطابق ۱۷۰۸ء میں ”روہ“ نام کے ایک مقام پر ہوئی۔ چند برس کی عمر میں بسم اللہ خوانی ہوئی اور صرف بارہ سال کی عمر میں حافظ قرآن ہو گئے۔ اس کے بعد دین کی ضروری ضروری معلومات حاصل کیں، مذہب کے ایک معتمد بہ حصے پر اپنی پکڑ مضبوط کر لی، خصوصاً علم فقہ میں عبور حاصل کیا اور اپنے فضل و کمال اور عمدہ عادات و اطوار کی بنیاد پر لوگوں کے دلوں میں اپنا ایک اہم مقام بنالیا۔

حافظ رحمت خان کا تعلق قندھار کے اسی بڑی قبیلے سے تھا۔ کہ جس سے امام اہلسنت سیدنا سرکار اعلیٰ حضرت اور ان کے اجداد کرام کا تعلق تھا۔ آپ کے والد گرامی کا نام شاہ عالم خان ہے۔ یہ شاہ جہاں کے عہد حکومت سے، ہی ہندوستان آتے رہتے تھے۔ ان کے ایک غلام یا منہ بولے بیٹے داؤد خان ایک مرتبہ افغانستان سے ہندوستان آئے اور معرکہ آرائی کے بعد ”کٹھیر“ کے کچھ علاقوں کو فتح کر کے اس کے جزو کے مالک بن بیٹھے۔ یہ کٹھیر وہی علاقہ ہے جو آج روہیل کھنڈ کے نام سے موسوم ہے (یہ روہیل کھنڈ، اتر پردیش میں ہے اس علاقے میں بریلی، رامپور، پیلی بھیت اور شاہ بھیاں پور شامل ہیں)۔ اپنے غلام کی فتح و کامرانی کی خبریں سن کر اس سے ملاقات کی تمنا دل میں سجائے شاہ عالم خان کٹھیر میں آئے لیکن داؤد

کامیاب نہ ہو سکے تھے۔ آخر کار انہوں نے منظم سازش کے تحت شجاع الدولہ کو اپنا ہم نوا بنا یا اور اس کام کے لیے شجاع الدولہ کو معین کیا۔ اس نے انگریزوں کا حلیف بن کر حافظ الملک کی ساری وفاداریوں کو فراموش کر کے پہلے تو سردارانِ روہیلہ کو حافظ الملک کے خلاف برگشته کیا اور پھر ان پر تقریباً ایک لاکھ پندرہ ہزار فوج لے کر چڑھائی کر دی۔

حافظ الملک کی شہادت: جنگ شروع ہونے سے پہلے حافظ الملک نے صلح جوئی کی بہت کوشش کی لیکن انگریز اور شجاع الدولہ آپ کی جان کے درپے تھے اس لیے یہ کوشش بے سودگی۔ آخر میں مجبور ہو کر شہادت کی آرزو لیے جنگ کے لیے نکل پڑے۔ آپ کی فوج کے بعض سرداروں نے بھی صلح کی کوشش کی لیکن آپ کے شوقِ شہادت نے آپ کو ہمیز کیا اور آپ نے اپنے فوجیوں کے سامنے فرمایا:

”شہادت میرے دل کی آرزو ہے اپنے ملک کی حفاظت میں ایسی عزت کی موت مجھے پھر کب آئے گی،“ میدانِ جنگ میں قدم رکھتے ہی حافظ الملک نے اپنی دلیری اور بہادری کے جو ہر دکھانے شروع کر دیے۔ وہ انگریزوں کو تھیک کرتے ہوئے شجاع الدولہ تک پہنچنا چاہتے تھے لیکن انگریزی فوج نے اپنی توپ کا دہانہ کھول دیا اور گولہ باری شروع ہو گئی۔ عین اسی وقت آپ کے حلیف چند روہیلہ سرداروں نے آپ کا ساتھ چھوڑ دیا اور وہ بھاگ کھڑے ہوئے۔ یہ دیکھ کر پوری فوج منتشر ہو گئی اور حافظ الملک کے پاس بہت کم فوجی رہ گئے لیکن پھر بھی حافظ الملک نہایت جرأت و ہمت کے ساتھ مقابلہ کرتے رہے۔ آخر کار ایک گولہ ان کے سینے پر لگا اور فوراً ہی آپ کی روح آپ کے جسم کے پنجرے سے آزاد ہو گئی۔ جنگ کرتے ہوئے حافظ الملک کی اس عظیم الشان شہادت کا واقعہ ۱۸۸۱ھ مطابق ۲۳ نومبر ۱۸۵۷ء میں میران پور کڑہ میں پیش آیا۔ حافظ الملک کی شہادت کے بعد جب انگریزوں نے روہیلہ کو تھیک کیا تو اتنی بے دردی سے لوٹ مار مچائی کہ پوری زمین دہل اٹھی۔ پھر شجاع الدولہ کو

تینوں بھائیوں کے درمیان بڑا اختلاف ہوا بالآخر علیٰ محمد خاں کو اپنے صاحبِ زادوں اور دوسرے سردارانِ کٹھیر (روہیلہ کھنڈ) کے درمیان روہیلہ کھنڈ کو تقسیم کرنا پڑا جس میں سے بریلی اور شاہ جہاں پور وغیرہ حافظ الملک حافظِ رحمت خاں کے حصے میں آئے۔

حافظ الملک کی انگریز دشمنی: حافظ الملک اپنے عہد میں اپنی شجاعت و شہامت، جرأت و ہمت اور جوش و جذبے کی بنیاد پر ملکِ دشمن طاقتوں کے لیے آہنی دیوار بننے تھے۔ مرہٹوں سے جنگ کے درمیان احمد شاہ درانی کے دست و بازو کی حیثیت رکھتے تھے۔ مختلف علاقوں اور صوبوں کے سرداروں کی وقتاً فوتاً فوجی اعانت کرنا فرض سمجھتے تھے۔ چنانچہ ۱۸۵۷ء میں شجاع الدولہ پٹنہ میں انگریزوں سے نبرد آزماتھا اس نے حافظ الملک سے امداد طلب کی تو انہوں نے اپنے بیٹے عنایت خاں کی سرکردگی میں ۶ ہزار آزمودہ کا رفوجی روانہ کیے جنہوں نے ۱۳ جنوری ۱۸۵۷ء میں پانی پت جنگ میں شرکت کر کے شجاع الدولہ کی مدد کی لیکن جنگ کے بعد شجاع الدولہ نے عنایت خاں کے خلاف کچھ سازشیں رچیں جس کی وجہ سے عنایت خاں اپنی فوج کے ساتھ اس سے جدا ہو گئے۔ جدا یہی کے بعد شجاع الدولہ کو اپنی کمزور طاقت کا احساس ہوا۔ اتنی کم طاقت سے وہ انگریزوں کا مقابلہ نہیں کر سکتا تھا اسے فوجی اعانت کی بہت سخت ضرورت تھی اس نازک گھری میں بھی حافظ الملک نے اس کی گزشتہ غداری اور بے وفائی کو فراموش کر کے اس کا ساتھ دیا۔

حافظ الملک دراصل انگریزوں کے بہت سخت دشمن تھے۔ وہ احمد شاہ ابدالی کی مدد سے انگریزوں کو ہندوستان سے باہر نکالنا چاہتے تھے۔ آپ کی انگریز دشمنی کا شہرہ دور دور تک ہو چکا تھا اس لیے انگریزان کو زیر کرنے کی فرماق میں تھے لیکن حافظ الملک کے عزائم کی صلابت، حوصلوں کی تو انائی اور بے مثل شجاعت و بسالت اور پھر نصرت خداوندی کی بنی اپاب تک انگریز اپنے اس منصوبے میں

العلوم بھی قائم فرمایا تھا جو عرصے تک قائم رہا۔ یہ وہی مدرسہ ہے جس میں اپنے وقت کے عظیم محدث و عالم دین اور آبروئے پیلی بھیت حضرت علامہ وصی احمد محدث سورتی علیہ الرحمہ (متوفی ۱۳۳۲ھ) نے بہت دنوں تک تدریس کی خدمات انجام دی ہیں۔ حافظ الملک نے اس کے علاوہ اور بھی متعدد مدارس قائم فرمائے جہاں تقریباً دو ہزار علما و فضلا کا تقرر کیا۔ خور دنوں کے علاوہ ان کو سور و پیہ مشاہرہ بھی دیتے تھے۔ ان مدارس سے فارغ شدہ علمانے دین متین کی بہت ساری خدمات انجام دی ہیں جن کی تفصیل کا یہاں موقع نہیں۔ حضرت حافظ رحمت خاں علیہ الرحمہ نے قومی یک جہتی کی اعلیٰ مثال قائم کرتے ہوئے پیلی بھیت کے مشہور و معروف اور تاریخی ”گوری شنکر“ مندر کے مشرقی اور جنوبی دروازوں کی تعمیر بھی کرائی ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ شہر بریلی شریف کی مسجد بی بی جی جہاں آج دارالعلوم مظہر اسلام واقع ہے، اس مسجد کا نام حضرت حافظ الملک علیہ الرحمہ کی کسی رشتہ دار خاتون کے نام سے ہی رکھا گیا ہے۔ حافظ الملک کا مزار مبارک محلہ باقر گنج بریلی شریف میں واقع ہے۔ ان کی حیات و خدمات پر انگریزی اور اردو میں متعدد کتابیں اور مقالات لکھے گئے۔ ان کے صاحب زادے محمد مستجاب کے ذریعے لکھی گئی انگریزی کتاب THE LIFE OF HAFIZ MULK HAFIZ RAHMAT KHAN ملتا ہے۔ اس کے علاوہ الطاف علی بریلوی نے بھی ایک کتاب لکھی جو ۱۹۳۳ء میں غالباً کراچی سے شائع ہوئی۔

## (بقیہ صفحہ ۲۹ رکا ملاحظہ کریں)

اپنے آپ کو بالکل مجبور یا بالکل مختار سمجھنا دونوں گمراہی ہے مسئلہ تقدیر بہت نازک ہے اس پر بحث و مباحثہ کرنا اپنے ایمان و عقائد کو خطرے میں ڈالنے کے مثل ہیں۔ رب کریم ہم سب کو سلف صالحین کے نقشِ قدم پر چلنے کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمین بجاہ سید المرسلین جو جذب کے عالم میں نکلے لبِ مومن سے وہی بات حقیقت میں تقدیر الہی ہے

اس پورے علاقے کا حاکم بنادیا گویا یہ انگریز دوستی کا انعام تھا جو اسے دیا گیا۔

**حافظ الملک کی خصوصیات:** حافظ الملک ایک بے مثال فوجی ہونے کے ساتھ ساتھ علم و فضل اور تقویٰ و طہارت میں بھی اپنی مثال آپ تھے۔ زبردست ادیب و شاعر، بہترین حافظ قرآن اور علم پرور علم دوست تھے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی فوج میں علماء مشائخ کی بڑی تعداد تھی جو انگریزوں کے ساتھ برس پیکار رہتی تھی۔ حافظ الملک نے انہیں علم و کمال کی بنیاد پر فوج میں اعلیٰ عہدے دے رکھے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ آپ عبادت و ریاضت، شجاعت و شہامت، جرأت و ہمت اور شوقِ شہادت میں سلطان ٹیپو شہید کے بہت مشابہ تھے۔ آپ کے ساتھ ہمیشہ شریک جنگ رہنے والے علماء میں سے بعض کے نام یہ ہیں۔ مولانا سید احمد شاہ، حضرت حافظ شاہ جمال اللہ، مولانا غلام جیلانی خاں بہادر، ملا سردار خاں کمال زنی، ملا محسن خاں امان زنی، سید معصوم شاہ، ملا برباز خاں، ملا عالم خاں، ملا حسن خاں، ملا عبدالواحد خاں اور قاضی محمد سعید خاں وغیرہ۔

**حافظ الملک کی خدمات:** حافظ الملک چونکہ علم و فن سے نہایت گہرا ذوق رکھتے تھے اس لیے کئی تصنیف آپ کی یادگار ہیں لیکن ان کے بارے میں یقین سے نہیں کہا جاسکتا کہ وہ ہیں بھی یا زمانے کی ستم ظریفی نے انہیں نگل لیا۔ حافظ الملک کی سب سے اہم یادگار جس نے ان کو زندہ و جاوید بنادیا ہے وہ پیلی بھیت شہر کی جامع مسجد ہے۔ جامع مسجد تعمیر فرمائے آپ نے دین کی بہت عظیم خدمت انجام دی ہے یہ جامع مسجد دہلی کی جامع مسجد سے بالکل مشابہ ہے۔ یہ جامع مسجد ۲۹۷۱ء میں تعمیر کی گئی۔ یہ بات شاید کم لوگوں کے ذہن کا حصہ ہو کہ حافظ الملک نے ہی ۲۲۷۱ء میں پیلی بھیت کو آباد کیا تھا۔ گورنمنٹ کی طرف سے جاری شدہ Imperial Gazetteer of India کے مطابق اس کا پرانا نام حافظ رحمت خاں کے ہی اسم گرامی سے منسوب ”حافظ آباد“ ہے۔ بعد میں کسی وجہ سے پیلی بھیت ہوا۔ آپ نے یہاں ایک ادارہ بنام مدرسہ حافظ

## مفتی اعظم راجستھان

## گلشنِ امجدی اور گلشنِ نعیمی کے گل سر سبز

از: شہزادہ محمد امروہوی جناب ڈاکٹر شجاع الدین فاروقی امروہوی

مورخہ ۹ روزی الحجہ ۱۴۳۳ھ / ۱۵ اکتوبر ۲۰۱۳ء بروز منگل مفتی اعظم راجستھان حضرت مفتی اشfaq حسین نعیمی صاحب قبلہ کا آج وصال ہو گیا یہ سن کر میں نے فوراً کلمہ ترجیع پڑھا اور اس انتقال پر ملاں کی خبر شہزادہ حضور صاحب سجادہ ولی عہد خانقاہ رضویہ حضرت مولانا الحاج محمد احسن رضا قادری مدظلہ کو دی۔ حضور صاحب سجادہ چونکہ زیارت حرمین طیبین کے لئے تشریف لے گئے تھے اس لئے حضرت نائب سجادہ کی سرپرستی میں خانقاہ شریف میں ایصال ثواب کی محفل منعقد ہوئی جس میں حضرت نائب سجادہ مدظلہ نے حضرت مفتی صاحب قبلہ کے لئے ایصال ثواب کیا اور ان کے وصال کو جماعت اہلسنت کے عظیم خسارہ سے تعمیر کیا۔ (محمد سلیم بریلوی)

طرف زیادہ رہی۔ مراد آباد میں جامعہ نعیمہ کے قیام اور اس کی ترقی کیلئے ہمہ وقتی کوششوں نے بھی آپ کو بہت مصروف رکھا۔ بہر حال دونوں ہی بزرگوں نے رضوی سلسلے اور مسلک اعلیٰ حضرت کی ترویج و اشاعت میں زبردست کردار ادا کیا۔ جس طرح چشتی سلسلہ اپنی دو شاخوں چشتی صابری اور چشتی نظامی کی شکل میں بہت پھلا پھولا اسی طرح رضوی سلسلہ کو امجدی اور نعیمی شاخوں نے چار چاند لگائے اور اسے دور دور تک پھیلایا۔

اس مقالے میں دونوں خانوادوں کے دو عظیم المرتبت عالموں بقیۃ السلف رئیس الاتقیاء حضرت مولانا حافظ محمد مبین الدین فاروقی رضوی امجدی اور مفتی اعظم راجستھان اشfaq العلماء حضرت مولانا اشfaq حسین اجملی نعیمی کے تذکرے اور باہمی تعلق پر رoshni ڈالنا مقصود ہے۔ یہ بھی حسن اتفاق ہے کہ دونوں کا وطنی تعلق مغربی یوپی کی علمی و ادبی بستی امروہہ اور مضائق امروہہ سے ہے، شہری ہندوستان میں امروہہ ان چند اہم مقامات میں سے ایک ہے جہاں مسلمانوں کے قدم سب سے پہلے جمے۔ محمود غزنوی کی تگ و تاز کے دوران جب سید سالار مسعود غازی علیہ الرحمہ اپنے جاں باز ساتھیوں کے ساتھ وارد ہندوستان ہوئے تو امروہہ، سنجھل اور بدایوں وغیرہ

کچھ شخصیات تاریخی ہوتی ہیں تو کچھ تاریخ ساز، لیکن معدود چند ہستیاں ایسی بھی ہوتی ہیں جنہیں عہد ساز اور عہد آفریں کہا جاسکتا ہے۔ اعلیٰ حضرت مجدد ملت فاضل بریلی و علیہ الرحمۃ والرضوان کی ذات والاصفات ایسی ہی تھی۔ بلاشبہ انہوں نے وقت کے طوفان بلا خیز کا نہ صرف پامردی سے مقابلہ کیا بلکہ اس کا رخ موڑ دینے میں بھی کامیاب رہے۔ ان سے جو حضرات وابستہ ہوئے وہ بھی تاریخ ساز ثابت ہوئے۔ ان میں سے دو عظیم الشان شخصیات حضرت صدر الشریعہ مولانا حکیم امجد علی قادری رضوی اور صدر الالا فاضل مولانا نعیم الدین صاحب مراد آبادی، اعلیٰ حضرت کے بیان و ویسار کی حیثیت رکھتی ہیں۔ دونوں نے دین و ملت کی گرام قدر خدمات انجام دیں اور دونوں کے ہی شاگردوں کا ایسا وسیع و ہمہ گیر سلسلہ قائم ہوا کہ آج اہلسنت کے نوے فیصد سے زائد علماء انہیں دونوں حضرات کے دامن فیض سے وابستہ ہیں۔ خصوصاً خانوادہ امجدی کے وابستگان کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ کی زیادہ توجہ درس و تدریس کی طرف رہی۔ آپ عالم گرتے۔ وہ اپنے طلبہ کو جید عالم بنانے میں زیادہ یقین رکھتے تھے اور اس کام کو زیادہ مفید سمجھتے تھے۔ جبکہ حضرت صدر الالا فاضل کی توجہ آریہ سماجیوں اور بد مذہبوں سے مناظرے کی

صلحاء کے حالات اور سیرت و سوانح پر مشتمل ہے۔

صلحاء اعلیٰ کرام میں سے یہاں بیسیوں صدی عیسوی کے اوائل میں منصہ شہود پر آنے والے مذکورہ دو بڑے عالموں کا تذکرہ پیش کیا جا رہا ہے۔ بقیۃ السلف رئیس الاتقیاء حضرت مولانا الحاج محمد مبین الدین علیہ الرحمۃ والرضوان کا نسبی تعلق خلیفہ دوم حضرت عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر منشی ہوتا ہے۔ امر وہہ کے محلہ وکیلان، ترپولیہ میں فاروقی خاندان گزشتہ کئی صدیوں سے آباد اور صاحب حیثیت و ثروت تھا۔ امر وہہ کی تواریخ میں اس خاندان کا تذکرہ موجود ہے۔ خصوصاً محمود احمد عباسی کی کتاب تحقیق نسب میں اس خاندان کے حالات پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ اسی معروف خاندان میں جمادی الآخری 1337ھ مارچ 1919 کو آپ کی ولادت باسعادت ہوئی۔ جناب ہاجرہ خاتون کے بطن سے معین الدین فاروق کی اس پہلی اولاد نرینہ کو چونکہ 'مبین دین' بننا تھا، اس لئے آپ کا نام 'مبین الدین' تجویز ہوا۔ اس زمانہ میں ایک پنجابی بزرگ حضرت نور الزماں شاہ علیہ الرحمہ اکثر امر وہہ آتے تھے۔ کیونکہ امر وہہ میں بہت سے لوگ ان کے مرید تھے۔ خود آپ کے والد ماجد بھی انہیں سے بیعت تھے۔ یہ بزرگ بہت ہی متقدی قبیع سنت اور کم گو تھے، ایام شیرخوارگی میں انہوں نے گود میں لے کر دست شفقت پھیرا اور عمر دراز، علم نصیب کے دعائیہ کلمات سے نوازا۔ موصوف کی شخصیت کا اثر تو آپ پر پڑا اور آپ بھی تازیست قبیع شریعت اور کم گور ہے۔ بزرگ کی زبان سے نکلی ہوئی دعائیں بھی مقبول بارگاہ ہوئیں۔

تعلیم و تربیت: بسم اللہ خوانی کے بعد قرآن شریف کی تعلیم شروع ہوئی۔ ذہن رسائی اور قوت حافظہ نے سن بلوغت کو پہوچنے سے قبل ہی نوسال کی عمر میں حافظہ بنادیا۔ لیکن اسی دوران آپ کو والدہ ماجدہ کے ساییہ عاطفت سے محروم ہونا پڑا۔ ادھر والد محترم مقدمہ بازی اور خانداد کے تنازعات میں اس قدر مصروف ہوئے کہ ان حالات میں تعلیمی مشاغل کا جاری رہنا ممکن نہ رہا۔ لیکن حصول علم کا بے پناہ

سے گزرتے ہوئے ہی بہرائچ پہوچنے تھے۔ امر وہہ سننجل، بدایوں نیزان کے مضافات میں ان کے بہت سے ساتھیوں کے مزارات آج بھی اس امر کی گواہی دے رہے ہیں کہ ان مجاہدین نے ان علاقوں میں فریضہ جہاد ادا کیا تھا اور یہیں مرتبہ شہادت حاصل کیا تھا۔

دہلی میں قیام سلطنت کے بعد امر وہہ سننجل اور بدایوں سلطنت کے اہم اقطاع (موجودہ دور کی کمشنری یا ضلع) تھے لیکن یہ مقامات کھریاراج پوتوں کے گڑھ اور ان کی بغاوتوں کے اہم مرکز بھی تھے۔ اس دور کی تاریخ میں بار بار امر وہہ میں ہونے والی بغاوتوں کا ذکر ملتا ہے۔ سلطان بلبن نے اپنے عہد میں یہاں کے باغیوں کے مسکن اور پناہ گاہوں یعنی جنگلات کو صاف کرایا۔ باغیوں کا صفائی کرنے کے ساتھ ہی ترک اور افغان قبائل کے بڑے بڑے گروہ یہاں لا کر آباد کئے گئے۔ یہی وجہ ہے کہ امر وہہ، سننجل اور ان کے صدھا موضعات میں ترک آبادی آج بھی بکثرت پائی جاتی ہے۔

دہلی کی فتح کے بعد امر وہہ، سننجل اور بدایوں شمالی ہند کے وہ اہم مقامات تھے جہاں مسلمانوں نے عسکری لحاظ سے ہی مضبوط قلعے اور چھاؤنیاں نہیں بنائیں بلکہ علم و ادب کی بھی مضبوط اساس قائم کی، جلد ہی یہ شہر علا کا مسکن اور علم و ادب کا مرکز بن گئے۔ تب ہی سے یہ مقامات دارالاسلام اور مشرقی و اسلامی علوم کا گھوارہ رہے ہیں۔ اولیاء اللہ نے یہاں قیام کر کے رشد و ہدایت کے چشمے جاری کئے۔ یہی وجہ ہے کہ یہاں بزرگان دین اور علماء اسلام کے مزارات بکثرت پائے جاتے ہیں اور آج بھی مر جمع خلافت ہیں۔

گردش وقت کے ساتھ قلعے اور چھاؤنیاں تو ختم ہو گئے لیکن علوم دین کے مرکز آج بھی قائم ہیں دینی مدرسوں اور علوم دین کے چچے برقرار ہیں۔ آج بھی یہاں اہل علم اور علماء دین بڑی تعداد میں پائے جاتے ہیں۔ تاریخ امر وہہ پر یوں تو متعدد کتابیں لکھی گئی ہیں اور ان میں علماء کے تذکرے بھی ہیں لیکن محمود احمد عباسی کی تین ضخیم جلدیں پر مشتمل ”تاریخ امر وہہ“ اور اس کا دوسرا حصہ ”تذکرۃ الکرام“ جو تقریباً چار سو صفحات پر محیط ہے۔ خصوصیت سے علماء

شغف باقی رہا۔ امر وہ ہے کہ ایک عالم مولانا حکمت اللہ صاحب رپورٹ کے صفحہ نمبر ۱۹ پر ممتحن مذکور نے ۵ ر شعبان الحعظم ۱۳۵۸ھ صدیقی علیہ الرحمہ نے آپ کی تعلیم شروع کی مگر موصوف کا طریقہ تعلیم ۱۹۳۹ء کو منعقد مختصر المعانی کے امتحان میں آپ کے کچھ ایسا تھا کہ اس کے لئے عمر خضرد رکار تھی۔ وہ ایک ہی علم بلکہ ایک جوابات سے خوش ہو کر ممتاز بالائے صد لکھا اور کیفیت کے خانے میں پانچ چھ سال کی مشفقت کے بعد بھی ابتدائی کتب کی ہی تکمیل ہو سکی۔

آپ تحریر کیا ”اس کتاب کے سات سوال دئے گئے تھے جن میں صرف پانچ کا جواب طلب کیا تھا مگر مولوی مبین نے جواب میں لکھا کہ ”سات جوابوں میں سے کوئی پانچ دیکھ لیجئے“، ماشاء اللہ۔

آپ ابتدا سے ہی انتہائی کم گونکسر المزاج باحیا و با مرودت، متواضع تھے۔ کم گوئی اور حیا اور شرم کی وجہ سے کبھی تقریر کی طرف متوجہ نہ ہو سکے۔ آپ کی گوشہ گیری اور کم آمیزی کی ذمہ دار بھی بڑی حد تک فطری کم گوئی اور حیا و شرم تھی۔ آپ اپنے استاد معظم حضرت صدر الشریعہ کا یہ قول اکثر نقل فرماتے تھے۔ ”ٹھوس عالم و مدرس بنو اور بناؤ اپنے مدرس کا فیض ہمیشہ جاری رہتا ہے۔ اور پائدار ہوتا ہے۔“ آپ نے تازیست اس پر خود بھی عمل کیا اور دوسروں کو بھی اس کی تلقین کرتے رہے۔ حقیقت یہ ہے کہ آپ جیسے ٹھوس عالم اور بہترین مدرس بڑی مشکل اور محنت سے تیار ہوتے ہیں۔ اور اس تیاری میں خون جگر سے کم کوئی چیز کفایت نہیں کرتی۔ تن آسانی کے اس دور میں اب خون جگر کی کشید کے لئے کون تیار ہے؟

درس و تدریس: تعلیم سے فراغت کے بعد آپ نے چند ماہ دہلی گئے مدرسہ تجوید القرآن میں درس و تدریس کا کام کیا اور پھر امام الخو مولانا سید غلام جیلانی میرٹھی کی طلب پر ان کے مدرسہ عربیہ اسلامیہ اندر کوٹ میرٹھ میں تقریباً دس سال تک مدرس رہے۔ مدرسہ مذکور میں تخفیف ہو جانے پر مولانا عبد المصطفیٰ صاحب اعظمی نے آپ کو دارالعلوم شاہ عالم احمد آباد سے وابستہ کر لیا۔ وہاں پانچ سال تک درس و تدریس سے مسلک رہے۔ اس دوران مہتمم دارالعلوم حاجی سلیمان ابراہیم صاحب اور مولانا اعظمی علیہ الرحمہ میں کچھ اختلافات ہو گئے۔ مولانا اعظمی صاحب کو دارالعلوم چھوڑنا پڑا۔ آپ نے ان سے تعلقات کے مد نظر خود بھی مستعفی ہونے کا فیصلہ کر لیا۔ ادھر حاجی سلیمان ابراہیم صاحب کا اصرار یہ تھا کہ آپ مستعفی نہ ہوں بلکہ

ہی کتاب کو پوری توجہ و انسماں سے پڑھانا چاہتے تھے۔ اس لئے پانچ چھ سال کی مشفقت کے بعد بھی ابتدائی کتب کی ہی تکمیل ہو سکی۔

تب مولانا عبد المصطفیٰ صاحب اعظمی اور قاضی محبوب احمد صاحب عباسی مجددی کے مشورے اور ایماء سے آپ کو حضور صدر الشریعہ کی خدمت میں بھیج دیا گیا جو اس وقت ریاست دادوں ضلع علی گڑھ کے مدرسہ حافظیہ سعیدیہ میں درس و تدریس میں مشغول تھے۔ لاہور استاد نے جو ہر قابل کو پہچانے اور اسے جلا دینے میں کوئی دیقیقہ فروغ کرنا شاہ نہیں کیا۔ توجہ خاص سے نوازا۔ امر وہہ میں ہوئی بے ربط تعلیم کے باوجود بڑے درجات میں جگہ عطا فرمائی اور بقیہ کتابوں کی تکمیل شام اور شب میں کرائی۔ ۲۴ ر شعبان ۱۳۶۳ھ ۱۴ اگست ۱۹۹۴ کو عظیم و شفیق استاد کے سایہ عاطفت میں سند فراغت حاصل کی۔ آپ شروع سے ہی عقیل و فہیم تھے۔ قوت حافظہ و قوت آخذہ بدرجہ اتم تھی۔

دادوں کے دوران تعلیم ہر سال اپنے درجے میں اول آتے اور انعام پاتے رہے۔ نواب صاحب نے دوسرے مدارس کے برعکس تحریری امتحان اور نمایاں کامیابی حاصل کرنے والے طلبہ کے لئے دادو تحسین اور انعام و اکرام کا خصوصی نظام کیا تھا۔ اسی کے تحت آپ کو پہلے سال دس روپیہ کے نقد انعام سے نوازا گیا۔ (اس وقت کے دس روپیہ یقیناً آج کے ہزار روپیہ کے برابر ہیں) دوسرے سال اول آنے پر کتاب کیری اور تیسرے سال مختصر المعانی، انعام میں دی گئی۔ نواب صدر ریار جنگ مولانا حبیب الرحمن خاں شریوائی نے اپنی مصنفہ کتب کا ایک پورا سیٹ بطور انعام دیا۔ مدرسہ حافظیہ سعیدیہ وقف دادوں ضلع علی گڑھ سالانہ رپورٹ ۱۳۵۷ھ صفحہ ۱۱ بابت شعبان ۱۵۱۴ صفحہ ۱۱ میں ممتحن مولانا محمد سلامت اللہ کا کیفیت کے خانے مظہر ہے۔ اس میں ممتحن مولانا محمد سلامت اللہ کا کیفیت کے خانے میں یہ ریمارک موجود ہے۔ ان دونوں (مولانا محمد مبین الدین اور مولانا محمد خلیل خاں برکاتی) نے بہترین جواب دیے ہیں۔ اسی

جامعہ نعیمیہ میں درس و تدریس کی خدمات انجام دیتے رہے۔ مولانا محمد یامین صاحب حاجی ذوالفقار احمد صاحب اور دیگر ارکین جامعہ نے قدردانی اور عزت و تقدیر کی ایسی مثال قائم کی کہ جس سے آپ بہت متاثر تھے اور ان حضرات کو دعائے خیر کے ساتھ یاد فرماتے تھے۔

**بیعت و خلافت:** آپ سلسلہ رضویہ برکاتیہ قادریہ میں حضور مفتی اعظم ہند علیہ الرحمہ کے توسط سے 24 صفر 1370 1950 دسمبر کو داخل ہوئے۔ حضور مفتی اعظم ہند آپ کے تقویٰ و پرہیزگاری اور علم عمل کو بڑی قدر کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔ وہ خود کردار و گفتار میں بہت محتاط تھے۔ اس لئے کسی کے بارے میں اظہار رائے بڑی احتیاط سے فرماتے تھے۔ کسی بہت ہی متین و صالح آدمی کا ذکر ہوتا تو فرماتے ولی صفت ہیں مگر متعدد راویوں کے مطابق آپ کے بارے میں فرمایا تھا کہ ولی دیکھنا ہو تو حاجی صاحب کو دیکھ لو۔ اس جملہ سے آپ کی قدر و منزلت کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ مولانا قاری سخاوت حسین صاحب رضوی (تحریک تحفظ سنیت) نے اسی کے پیش نظر کہا تھا

جس کو کہا تھا مفتی اعظم نے بھی ولی

اے دوستو! وہ رب کا پیارا چلا گیا

اس کے علاوہ بھی اکثر موقع پر آپ کیلئے تعریفی کلمات اور بہترین رائے کا ظہار فرماتے تھے۔ 8 شعبان 1381 ہ 10 جنوری 1962ء کو حضور مفتی اعظم ہند نے آپ کو سلسلہ رضویہ کی خلافت و اجازت عطا فرمائی۔ دراصل اس روز چند دیگر حضرات کو خلافت و اجازت عطا فرمائی تھی۔ آپ نے سب سے پہلے حاجی صاحب قبلہ کو طلب فرمایا، آپ حسب معمول کسی گوشے میں بیٹھے ہوئے تھے۔ طلب خاص پر حیرت و استتعاب کے ساتھ حاضر ہوئے تو وہاں یہ سنایا گیا کہ آج آپ کو سب سے پہلے خلافت و اجازت عطا کی جاتی ہے۔

بے کہے جس کو دیں مصطفیٰ خاں رضا

اس مبارک خلافت پہ لاکھوں سلام

اس کے باوجود آپ کی احتیاط پسند طبیعت حلقہ مریدین قائم کرنے پر

عظمی صاحب کی جگہ سنجالیں انہوں نے مالی فوائد میں بہت اضافہ کی بھی پیش کی لیکن آپ دوستی، رفاقت و مرمت کو ترک کرنے پر آمادہ نہ ہوئے اور وہاں سے مستعفی ہو کر حضور مفتی اعظم ہند علیہ الرحمہ کی طلب پر دارالعلوم مظہر اسلام بریلی شریف تشریف لے آئے۔ یہاں بھی حاجی سلیمان صاحب کے خطوط آتے رہے۔ جب حضور مفتی اعظم ہند علیہ الرحمہ کو معلوم ہوا تو آپ نے حاجی صاحب موصوف کو ایک سخت خط لکھا اور اپنی ناراضکی کا اظہار فرمایا تھی حاجی صاحب نے اپنی طلب و اصرار کو ختم کیا۔ دارالعلوم مظہر اسلام سے آپ پندرہ سال تک وابستہ رہے۔ اس دوران قاضی محبوب احمد صاحب عباسی مجددی آپ کو اپنے قائم کردہ مدرسہ محمدیہ حنفیہ امروہہ کے لئے بار بار مدعو کرتے تھے لیکن آپ حضور مفتی اعظم ہند علیہ الرحمہ کی اجازت پر موقوف کر دیتے تھے۔ بالآخر خود قاضی صاحب موصوف بریلی شریف گئے مدرسہ اور امروہہ کی ضرورت کا اظہار کر کے آپ کیلئے اجازت چاہی لیکن خلاف توقع حضور مفتی اعظم ہند علیہ الرحمہ نے نہ صرف ناراضکی کا اظہار کیا بلکہ قریب میں رکھا ہوا تالا اٹھا کر قاضی صاحب کے سامنے رکھ دیا اور فرمایا کہ اس مدرسہ کو یہ تالا لگا دیجئے اور حاجی صاحب کو لے جائیے۔ اس واقعہ سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ حضور مفتی اعظم ہند کی نگاہ میں آپ کا کیا مقام تھا۔ وہ آپ کے مدرسے سے چلنے کو مدرسہ کا ختم ہو جانا تصور فرماتے تھے۔ بالآخر 1947 میں آپ نے مدرسہ محمدیہ حنفیہ امروہہ سے وابستگی کو قبول فرمایا لیکن پانچ سال بعد ہی قاضی صاحب موصوف اور دیگر ارکین مدرسہ کے درمیان سخت اختلافات رونما ہو گئے اور معاملات مدرسہ کی شکست و ریخت تک پہنچ گئے۔ اس موقع پر مفتی اعظم راجستان حضرت مولانا اشfaq حسین صاحب بطور خاص امروہہ آئے اور مصالحت کی ہر ممکن کوششیں کیں۔ ان حالات سے آپ سخت بد دل تھے کہ جامعہ نعیمیہ مراد آباد کے مہتمم مولانا یامین صاحب نے اصرار کر کے آپ کو جامعہ نعیمیہ مراد آباد بلا لیا۔ 19 ستمبر 1979 سے فروری 1988 تک (علالت و وصال تک) آپ

رسالت ماب ﷺ سے عبارت تھے۔ رفتار و گفتار و کردار میں اتباع سنت پیش نظر رہتی تھی۔ درس و تدریس کے اوقات کے علاوہ آپ کے شب و روز کا بیشتر وقت تلاوت کلام الہی، دلائل الحیرات، حزب الہجر سلسلہ رضویہ قادریہ کے اوراد و ظائف اور درود وسلام کے نذر انے ارسال کرنے میں صرف ہوتا تھا۔ اسی کے سلے میں حضور رسالت ماب ﷺ کی روحانی توجہ آپ کو حاصل تھی۔ آپ کی ذاتی ڈائری کے اندرجات سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ آقائے دو جہاں ﷺ کے دیدار پر انوار سے متعدد بار مشرف ہوئے تھے۔ شیخین کرام ﷺ کے دیدار پر انوار سے متعدد بار مشرف ہوئے تھے۔ اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی بھی آپ نے خواب میں زیارت کی تھی۔ زیارت حرمین شریفین کے دوران جب ایک بار آپ مواجهہ شریف کے سامنے کھڑے ہو کر درود وسلام پیش کرنے میں مصروف تھے تو عنایت خاص سے نوازا گیا اور دو سکے آپ کے دامن میں آئے۔

۲۵ جمادی الآخر ۱۴۰۸ھ ۱۹۸۸ء بروز یک

شنبہ آپ واصل حق ہوئے مزار شریف امروہ میں ہے۔ ۲۵/ جمادی الآخری کو آپ کے سالانہ عرس فاتحہ کا اہتمام ہوتا ہے۔ ذکر کیا جا چکا ہے کہ امروہ، سنبھل اور ان کے مضافاتی موضعات میں ترکوں کی آبادی عہد سلطنت کے ابتدائی دور سے ہی موجود ہے مگر یہ امر تعجب خیز ہے کہ آج اس سپاہی پیشہ قوم کی غالب اکثریت زراعت پیشہ ہے ایسا کب سے اور کیوں کر ہوا؟ تحقیق کا موضوع ہے، البتہ اس برادری کے افراد میں دینی علوم کے حصول کا ذوق بھی بدرجہ اتم موجود رہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان علاقوں میں علمائے دین بکثرت پائے جاتے ہیں۔ فی زمانہ علامہ مفتی محمد اشfaq حسین نعیمی علیہ الرحمہ نے خدمت دین کے سلسلہ میں خصوصی شہرت و ناموری حاصل کی ہے۔ لیکن ان کی خدمات کا دائرہ خود اپنے علاقے میں کم اور راجستان میں بہت وسیع ہے۔

**مفتی اعظم راجستان کی تاریخ پیدائش:** مفتی صاحب موصوف کی ولادت باسعادت امروہ کے ایک موضع شیونی میں ۱۹ دسمبر ۱۹۲۱ء ۱۴۳۹ھ کو ہوئی نسبی اعتبار سے ترک ہیں۔ والد م محترم کا اسم گرامی محمد الطاف حسین بن کریم بخش بن خدا بخش ہے۔ آبا و اجداد اپنے موضع میں ہی نہیں بلکہ علاقے میں صاحب حیثیت اور بارسون

آمادہ نہ ہو سکی۔ جب تک حضور مفتی اعظم ہندوستان میں موجود رہے تو آپ معتقدین کو ان سے بیعت کرنے کا مشورہ دیتے تھے۔ ان کے وصال کے بعد چند اور نام تجویز کر دیتے تھے۔ اور خود کو ہمیشہ بلاطائف احیل بچالیتے تھے۔ بعض لوگ اس پر معرض ہوتے اور یہاں تک کہہ دیتے تھے کہ آپ اپنا فیض عام کرنا نہیں چاہتے لیکن حقیقت یہ ہے کہ آپ کا یہ طریقہ کمال احتیاط اور تقویٰ پر منی تھا۔ آپ اگر نام و نمود سے دور اور مخلوق سے کنارہ کش رہنا چاہتے تھے تو اس کی وجہ بھی دینی جذبہ، قرآن حکیم اور بزرگوں کے اقوال و ارشادات تھے۔ ارشاد باری ہے۔ ”آخرت کی نعمتوں کو ہم نے ان نیک بندوں کے لئے خاص کر رکھا ہے جو دنیا میں اپنے لئے کسی قسم کی فوکیت اور برتری حاصل کرنا نہیں چاہتے۔“ حضرت مجدد الف ثانی علیہ الرحمہ نے اپنے ایک مکتوب میں صلحاء کو یہ مشورہ دیا ہے کہ وہ مخلوق میں مشہور و مقبول ہونے سے ڈرتے رہیں۔ عوامی مقبولیت میں جو مصائب و مشکلات کے پیدا ہونے کا خوف اور گوشہ گیری میں جو عافیت دینی و دنیاوی پہاڑ ہیں انہیں اہل نظر بخوبی سمجھ سکتے ہیں۔

یوں تو ان کا دینی و علمی فیض ان کے ہزار ہاشاگردوں اور ان کے اخلاف کے ذریعہ تا قیامت جاری رہے گا مگر انہتائی احتیاط کے باوجود آپ نے اپنا روحانی سلسلہ منقطع کرنا بھی پسند نہیں کیا۔ وصال سے تقریباً ایک سال قبل آپ نے اپنے لاک و مقنی شاگرد مولانا صوفی نظام الدین خاں صاحب بستوی اور قاری احمد جمال صاحب قادری کو سلسلہ قادریہ رضویہ کی خلافت و اجازت سے سرفراز فرمادیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت مخدوم صابر کلیری علیہ الرحمہ نے صرف ایک جو ہر قابل کو بیعت و خلافت سے سرفراز فرمادیا کر ان کے نام شمس الدین کی مناسبت سے فرمایا تھا۔ ”مارا یک شمس است“ اور یہی ہوا۔ حضرت شمس الدین ترک پانی پتی کی بدولت چشتی صابری سلسلہ خوب پھلا پھولا اسی طرح حضرت صوفی نظام الدین صاحب بھی آپ کے سلسلہ کو چار چاند لگانے میں مصروف ہیں۔ ان کی ذات والاصفات مرجع خلائق ہے۔ ان کے مریدین و متولین کی تعداد ہزاروں سے تجاوز کر چکی ہے۔ اور یہ سلسلہ جاری ہے۔ حضرت رئیس الاقیاء علیہ الرحمہ کی پوری زندگی اور اس کے شب و روز عشق

وقت میں اس ماحول کو بد لئے میں کامیابی حاصل کی۔ پاپی میں آپ کا قیام دوسال رہا۔

جودھپور میں آمد: مدرسہ اسحاقیہ کے ارباب اختیار کے اصرار پر آپ بھیتیت صدر المدرسین ۱۹۲۸ء میں وارد جودھپور ہوئے۔ اس مدرسے کو علامہ شاہ محمد اسحاق نقشبندی نے جن کا تعلق پنجاب کے علاقے راول پنڈی سے تھا، ۱۹۱۲ء میں قائم کیا تھا۔ ۱۹۳۳ء تک وہ خود یہاں درس و تدریس اور وعظ و تبلیغ کی خدمات انجام دیتے رہے۔ ان کے بعد مولانا غلام جیلانی اعظمی صاحب کی آمد جودھپور کے وقت یہ مدرسہ زوال کا شکار تھا۔ اور ایک مکتب کی صورت اختیار کر چکا تھا۔ آپ نے مسجد زندہ شاہ کے دارالعلوم بنانے کے منصوبے بنائے۔ ۱۹۵۶ء میں ملت کی دو عظیم شخصیات حضرت مفتی اعظم ہند اور حضرت محدث اعظم ہند کو مدعو کیا۔ ان حضرات کی تشریف آوری نے تعمیر و ترقی کی راہوں کو ہموار کیا۔ اگلے ہی سال حضرات مجاهد دو راں علامہ سید مظفر حسین کچھوچھوی تشریف لائے اور مدرسہ کی امداد و ترقی کے لئے خود شہر بھر میں گھوم کر چندہ کیا۔ اس رقم سے مدرسہ سے متصل ایک بڑے قطعہ آراضی کو خریدا گیا۔

حضرت مفتی صاحب کی انتظامی اور تعمیری صلاحیتیں تو مسلم ہیں لیکن درس و تدریس، وعظ و تقریر، افتاء تبلیغ اور مناظرے کے میدان میں بھی آپ کی صلاحیتوں اور کاوشوں کا لواہا مانا جاتا ہے۔ راجستھان کے طول و عرض سے آنے والے اس قدر علمی و فقہی سوالات کے آپ نے جواب دئے ہیں کہ عوام و خواص میں مفتی راجستھان کے لقب سے ہی مشہور ہو گئے ہیں۔

حج بیت اللہ و زیارت مدینہ منورہ: ۱۹۶۳ء میں آپ پہلی بار حج بیت اللہ اور زیارت مدینہ منورہ سے مشرف ہوئے۔ آپ نے ایک ماہ تک ارض مدینۃ الرسول ﷺ میں قیام فرمایا اور اس خواب کی تعبیر پائی جو آپ نے تعلیم سے فراغت کے بعد دیکھا تھا۔ خواب میں آپ کو جمال سرور کائنات ﷺ کا دیدار نصیب ہوا۔ آپ نے بخاری شریف طلب فرمائی۔ اس موقع پر غنیمت جانتے ہوئے حضرت مفتی صاحب نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ ایک وقت کی دعوت قبول فرمائی۔ ارشاد ہوا۔ تمہاری دوپہر کی دعوت قبول کی۔

تھے۔ مکھیا کی حیثیت سے گاؤں میں امن و انتظام اور تنازعات کا فیصلہ ان ہی لوگوں سے متعلق رہتا تھا۔ ابتدائی تعلیم گاؤں کے ہی مکتب میں ہوتی بلکہ یہ مکتب خود آپ ہی کی وجہ سے قائم کیا گیا تھا۔ ابتدائی تعلیم کے بعد حصول علم کے لئے مدرسہ اجمل العلوم سنجھل میں داخل ہوئے جسے حضرت صدر الافاضل علیہ الرحمہ کے ایک شاگرد رشید اجمل العلماء حضرت اجمل شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے قائم کیا تھا۔ شاہ صاحب موصوف خود ترک برادری سے تعلق رکھتے تھے۔ حصول علم کے ذوق و شوق نے بہت جلد آپ کو استاذ کا منظور نظر بنادیا۔ خصوصاً شاہ صاحب موصوف نے آپ کو خصوصی توجہ سے نوازا اور اپنے سایہ عاطفت میں لے کر تعلیم و تربیت کا خصوصی نظم کیا۔ علوم میں آپ کی توجہ حدیث و فقہ کی طرف زیادہ تھی کیونکہ یہی حقیقی طور پر علوم دین ہیں۔ تقریباً دس سال تک حصول علم میں منہمک رہ کر بالآخر ۱۹۳۳ء میں سند فراغت حاصل کی۔ دوران تعلیم آپ نے ایک ایسا با برکت اور مقدس خواب دیکھا جس نے آپ کے استاد محترم حضرت مفتی اجمل شاہ صاحب ہی کی نہیں خود ان کے استاد محترم اور آپ کے دادا استاذ حضرت صدر الافاضل علیہ الرحمہ کی خصوصی توجہ کو آپ کی طرف منعطف کر دیا۔ آپ نے دیکھا کہ حضرت امام عالی مقام سیدنا حسین ابن علی رضی اللہ تعالیٰ عنہما اور ان کے صاحبزادے حضرت علی اکبر تشریف لائے ہیں اور فرمائے ہیں کہ جامعہ نعیمیہ کے جلسے میں شرکت کرنی ہے۔ آپ نے اس خواب سے حضرت اجمل شاہ صاحب کو مطلع کیا تو وہ اس قدر متاثر ہوئے کہ آپ کو ساتھ لے کر حضرت صدر الافاضل علیہ الرحمہ کی خدمت میں مراد آباد پنچھے اور ان کے سامنے یہ خواب بیان کرایا۔ حضرت موصوف نے بڑی خوشی و مسرت کا اظہار فرمایا۔ دعائیں دیں اور خود اپنے پاس سے شیرینی منگا کر حضرت امام اور شہدائے کربلا کی ارواح مقدسہ کیلئے ایصال ثواب کیا اور شیرینی تقسیم فرمائی۔

راجستھان میں ورود: تعلیم سے فراغت کے بعد آپ نے راجستھان کے ایک شہر پالی کو امامت و خطابت اور شد وہدایت کا مرکز بنایا۔ اس وقت پالی میں دین سے بے رغبتی عام تھی۔ عام مسلمان دین سے بے بہرہ تھے۔ آپ کی مسامی جیلیہ نے بہت کم

آخر میں دونوں عظیم المرتب ہستیوں (محدث امروہی اور مفتی اعظم راجستان) کے باہمی تعلقات اور مماثلوں کا ایک جائزہ پیش خدمت ہے۔

☆ دونوں کا تعلق علمی و ادبی بستی امروہی ہے۔  
☆ دونوں ہم عمر تھے۔

☆ دونوں کو اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی علیہ الرحمہ سے گھری محبت و ارادت رہی اور دونوں ہی ان کے مسلک کے پر جوش داعی و نقیب رہے

☆ دونوں ہی جیجد عالم اور تقویٰ و پرہیزگاری میں ممتاز رہے۔  
☆ دونوں میں گھر ادوستانہ و برادرانہ تعلق تھا۔ مفتی صاحب موصوف جب بھی امروہہ تشریف لاتے تھے تو حضرت رئیس الاتقیاء علیہ الرحمہ سے ضرور ملاقات کرتے تھے۔ دونوں کو بارہا کافی دیر تک بے تکلفی کے ساتھ باہمی دلچسپی کے موضوعات پر گفتگو کرتے ہوئے راقم نے خود دیکھا ہے۔

☆ حضرت مفتی صاحب نے متعدد بار حضرت رئیس الاتقیاء کا ممتحن کی حیثیت سے جامعہ اسحاقیہ جودھپور میں استقبال کیا ہے اور اپنی محبتوں اور تھانف سے گراں بار کر کے رخصت کیا ہے۔ ادھر حضرت رئیس الاتقیاء علیہ الرحمہ ہمیشہ مفتی صاحب موصوف کا ذکر بڑی محبت سے کرتے تھے۔ اور راجستان میں ان کی دینی خدمات اور کارناموں کو سراہتے تھے۔

غرض یہ کہ دونوں ہی ایک دوسرے کے ساتھ اخلاص و محبت کا تعلق رکھتے تھے، چونکہ دونوں ہی پندرہ علم اور انانیت سے کوسوں دور تھے اس لئے ان میں معاصرانہ چشمک کا دور دور پتہ نہیں تھا۔

(افسوس کہ جماعت اہلسنت کا یہ عظیم نقیب اپنی علمی و روحانی خدمات کے انہٹ نقش چھوڑ کر ۹ روزی الحجۃ ۱۴۳۲ھ/۱۵ اکتوبر ۲۰۱۳ء بروز منگل اپنے مالک حقیقی سے جاملا)

(ماخوذ از ماہ نور دہلی شمارہ مارچ ۲۰۰۷ء)

ظاہر ہے کہ یہ ایسا خواب نہ تھا جسے خواب و خیال سمجھ کر دماغ سے محو کر دیا جاتا یہ تو ہر دم تازہ رہا اور یقین دلاتا رہا کہ دراقدس پر حاضری نصیب ہوگی۔ مدینہ منورہ کے دوران قیام آپ نے مواجه شریف اور ریاض الجنة میں بخاری شریف کا دور کیا اور کھجوریں تقسیم کیں۔ اس طرح سترہ سال بعد خواب کی تعبیر سامنے آئی۔ چند سال بعد آپ نے دوسری بار زیارت حرمین شریفین کی سعادت حاصل کی۔ تقویٰ و پرہیزگاری، اتباع سنت، توکل علی اللہ، بزرگوں کے طریقے کی پیروی، اخلاص و ایثار، صلح جوئی، بھگڑوں اور تنازعات کا پر امن اور باعزت تصفیہ کرانے کی کوشش، امر بالمعروف و نہیٰ عن المنکر کی علم برداری اور ان سب سے بڑھ کر جہد مسلسل اور حرکت عمل حضرت مفتی صاحب کے کردار کی نمایاں خصوصیات ہیں۔ وہ گفتار کے نہیں کردار کے غازی ہیں۔ ان کی جہد مسلسل اور حرکت عمل نے ہی جودھپور کے ایک مکتب کو دارالعلوم بنایا، اشفاقيہ انسٹی ٹیوٹ قائم کرایا۔ مدرسہ فاطمۃ الزہرا قائم کرایا۔ سنت تبلیغ جماعت کو محرك و فعال بنایا۔ کر گمراہی اور غلط رسم و رواج کو مٹانے پر آمادہ کیا۔ راجستان کے طول و عرض میں مختلف مقامات پر مساجد کیلئے متعدد مقامات کے دورے کرائے اور عوام کو صراط مستقیم پر گامزن کرانے کی کوشش کی۔

غرض یہ کہ ایک نحیف وزارجسم کے ساتھ آپ نے بڑے ہی شاندار وجاندار کارنا مے انجام دیتے ہیں۔ جن کے اثرات بہت دور رہ اور مفید ہوں گے۔ اس لئے ان کے کارناموں پر تحسین و آفرین کہنا، ان سے لوگوں کو واقف کرانا اور انہیں بھی ایسے ہی کارنا مے انجام دینے کیلئے ہمیز کرنا اور ان کارناموں کی اہمیت و افادیت کو برقرار رکھنا ہم سب کا فرض ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کی مساعی جمیلہ کو قبول فرمائے۔ حضرت مفتی صاحب کے فیوض و برکات کو دوام بخشے اور ان کے جانشینوں کو یہ توفیق ارزانی فرمائے کہ وہ ان عظیم الشان کارناموں کو نہ صرف باقی رکھیں بلکہ ان میں دو چند کا اضافہ فرمائیں۔ آمین ثم آمین بجاه سید المرسلین امام امتحین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

# مسلم معاشرے سے آپسی خانہ جنگی کا سد باب اشد ضروری

از: مولانا محمد عمران رضا منظری سنبلی، استاذ شعبہ اسلام میا تجامعہ قادریہ نور العلوم بہیڑی ضلع بریلی شریف

تاریخ میں اسلام کو مرکزی مقام حاصل ہے۔ اسلام ایک مکمل نظام زندگی ہے۔ نسل انسانی کی بقا اسلام کی اتباع میں ہے۔ اسلامی قوانین سے انحراف خودکشی کے مترادف ہے۔ سیرت نبوی کا ہر گوشہ نسل انسانی کیلئے اپنے اندر رہنمائی کے ان گنت پہلو رکھتا ہے۔ مسلمانوں کی رہبری و رہنمائی کیلئے نبی اکرم ﷺ کی حیات طیبہ اور آپ کے ارشادات و فرمودات مکمل ضابط حیات ہے۔ اللہ جل شانہ نے اسی بنیادی معیار کی جانب واضح طور پر بنی نوع انسانی سے خطاب فرمایا۔ لقد کان لكم فی رسول الله اسوة حسنة، حضرت ﷺ کی سیرت طیبہ آپ کے لئے بہترین نمونہ ہے، (پارہ ۲۱ سورہ احزاب) چونکہ پیغمبر اسلام کی حیات طیبہ سے انسان کی ہر ایک شعبہ میں رہنمائی ہوتی ہے۔ خاص کر آج کے اس مضمون میں عرب کی اس سیاہ تاریخ پر نظر ڈالتے ہیں جسے اس وقت کی تاریخ انسانی کا سب سے زیادہ سیاہ باب کہا جاتا ہے اور جس سے سارے معاشرہ کا ڈھانچہ اہل پتھل ہو رہا تھا۔

تاریخ عرب کے اس سیاہ باب کو لوگوں کے آپسی قتل و قتل اور خانہ جنگی کا نام دیا جاتا ہے چونکہ لوگوں کے مابین آپسی حسد و کینہ، عداوت و بغاوت، ظلم رسائی و ایذا رسائی اور باہمی خون خرابے نے انسانی شیرازہ بکھیر کھا تھا اس کے بال مقابل اللہ کے رسول نے لوگوں کو اولین طور پر اخلاق حسنہ انسانی ہمدردی، غمگساری، دشیگری، دردمندوں کی دادرسی مظلوموں کی امداد و اعانت جیسے بلند نظریات و تصورات سے آشنا کیا ان میں اپنے قول فعل سے ایک دوسرے کا درد محسوس کرنے کی فکر اجاگر کرنے کے بعد آپسی اتحاد و اتفاق کی داگ بیل ڈالنا تھا اس لئے مزید قتل و قتل، آپسی خانہ جنگی کے اس

چھٹی صدی عیسوی کے نصف آخر میں دنیا رو حانیت و اخلاقیات سے بالکل ہی عریاں ہو چکی تھی۔ مادیت پھر لادینیت، اور بد مذہبیت بھرے اس طاغوتی دور میں دنیا کے پیشتر فرقے، متعدد مذاہب کے پرستار صرف انہی اصول و قوانین کو اپنی حیات و ممات کے مسائل کا حل سمجھ رہے تھے جن کی نشو و نمانفسانی خواہشات اور عقلی افکار سے تھی، باطل مذاہب کے صاحبان نے اہل دنیا کے سامنے بظاہر ان چیزوں کو بیان کیا جو ملت کیلئے صرف دنیاوی اعتبار سے ہی وقت طور سے نفع بخش تھیں۔ لوگوں کی فناشیت و عریانیت بد تہذیب میں مزید اضافہ کا باعث تھیں۔ نفسیاتی لذتوں کو تقویت دینے والی تھیں، لیکن اخروی اعتبار سے بالکل ہی ضلالت و گمراہی کا کھلا ہوا ثبوت تھیں، جن کی جانب انسانیت بہت تیزی کے ساتھ مائل ہو رہی تھی اور ایک طویل زمانے سے اس کا شکار بھی تھی جس کی بنیاد پر ایک باحیات انسان کو فکر و شعور اور سماجی علم و آگہی سے بھی دور کا واسطہ نہ تھا چونکہ فتنہ و فساد حشر و انتشار اور آپسی قتل و قتل جاری و ساری رہنا ان سے احساس انسانیت در دانیت، ایک دوسرے کے غم و حزن، باہمی معاملات تعلقات کا مفقود ہو جانے کا بین ثبوت تھا۔ ایسے مفلوج زدہ وقت میں نبی آخر الزمان ﷺ نے جو موثر اقدامات انسانیت کی فلاح کیلئے کئے تھے۔ وہ واقعی آج بھی بنی نوع انسانی کی رشد و ہدایت کیلئے تابندہ نقوش کی حیثیت رکھتے ہیں۔ نبی آخر الزمان جس دین کے داعی تھے دنیا کا وہ واحد مذہب ہے جو انتہائی جامع اور مکمل دین ہے، ادیان و مذاہب کی تاریخ میں ہمیں کوئی دوسرانہ ہب نظر نہیں آتا جو فطرت کے عین موفق ہے اور ہر جگہ کی تہذیب و ثقافت اور ہر قسم کے لوگوں کے مزاج کا ساتھ دیتا ہو۔ تہذیب و تمدن کی

اور ان میں قلبی مودت و محبت جاں گزیں کرانے اور برقرار رکھنے کیلئے اللہ کا یہ فرمان بھی اپنے اندر بہت وسعت کا حامل ہے۔ یا ایہا

الناس انا خلقنکم من ذکر و انشی اے لوگو ہم نے تم سب کو  
ایک ماں باپ سے پیدا فرمایا (پار ۲۶۵ سورۃ الحجرات رکوع ۱۲)

جہاں یہ آیت کریمہ دیگر مفہوم ہیم و مطالب پر مشتمل ہے وہیں اس سے مذکورہ مفہوم بھی واضح ہے۔ نبی برحق ﷺ نے پر امن ماحول قائم فہرست کا اس کا اعلان کیا کہ شکر ممتعات فہرست

فرما لے یئے ایک صاحب اسلامی شان و سولت سے ہم فرمایا  
الْمُسْلِمُ مِنْ سُلْمِ الْمُسْلِمِينَ بِلِسَانِهِ وَيَدِهِ - مُسْلِمٌ وَهُوَ  
جس کی زبان اور ہاتھ سے اس کا دوسرا مسلمان بھائی محفوظ و مامون رہ  
سکے۔ (بخاری شریف جلد ۲) نبی آخراً الزماں ﷺ نے ہمیں فقط ظلم  
کرنے سے ہی نہیں روکا بلکہ مظلوم کی مدد کی جانب بھی آمادہ  
کیا چنانچہ حضرت برابن عاذب سے مروی ہے کہ نبی کریم ﷺ نے  
ہمیں سات باتوں کا حکم دیا ہے۔ ان سات باتوں میں ایک مظلوم کی  
مدد کرنا ہے۔ (بخاری شریف حدیث نمبر ۲۳۳۵ و مسلم شریف ۲۵۶۶)

ایک مرتبہ پیغمبر اسلام راستہ سے گزر رہے تھے کہ کچھ انصار راستے میں پیٹھے ہوئے تھے آپ نے ارشاد فرمایا اگر تم کو ایسا ہی کرنا ہے تو سلام کا جواب دو مظلوموں کی مدد کرو اور گزرنے والے کو راستہ بتاؤ (سنن ترمذی عن برا بن عازب ۲۷۲۶) حضرت عبد اللہ بن عمر سے مروی ہے کہ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے نہ وہ اپنے بھائی پر ظلم کرتا ہے اور نہ اس پر ظلم ہوتا ہوا چھوڑ دیتا ہے پھر آگے ارشاد فرمایا، جو کسی مسلمان بھائی سے مصیبت دور کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس سے قیامت کے دن مصیبتوں میں سے مصیبت دور فرمائیگا (بخاری حدیث نمبر ۳۲۳۲) کیا آج ہم دوسرے مسلمان بھائی کو اپنا بھائی سمجھتے ہوئے اس کے غم میں شریک ہیں؟ کیا ہمارے دلوں میں دسرے کی پریشانی، مصیبت سمجھنے کیلئے جگہ ہے؟ کیا آج ہم کسی کو ظالم کے ظلم سے نجات دلانے کیلئے کوشش ہیں؟ کیا آج ہم ایک مظلوم کی دادرسی اور اس کی مدد کرنے کیلئے حوصلہ رکھتے ہیں؟ ہمارا ضمیر مذکورہ کسی بات کا جواب

تصور کو ختم کرنے کیلئے آپ نے بندوں تک پیغام الہی پہنچاتے ہوئے  
فرمایا۔

من قتل نفساً بغير نفس او فساد في الارض فكأنما قتل الناس جمعاً - جس نے کسی جان کو ناحق یا بغیر فساد کے قتل کیا گویا اس نے پوری انسانیت کو قتل کیا۔ (پارہ ۶ سورۃ المائدہ رکوع ۹) انسان کی پامال ہوتی ہوئی عظمت و کرامت کو اسلام نے اچھانہ سمجھتے ہوئے انسان اور انسانیت کی بقا کیلئے مستحکم اقدام لئے۔ قرآن مبین میں پیغام خداوندی نازل ہوا واللہ لا یحب المفسدین۔ اور اللہ فساد کرنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔ (پارہ ۶ رکوع ۱۲ آیت ۸)

لَا تفسدُوا فِي الارض زمین میں فساد نہ پھیلاؤ (پارہ ۱ رکوع ۲۰۰ آیت ۳ سورۃ البقرہ) اس کے ساتھ مذہب اسلام کا یہ قانون بھی لائق ذکر ہے کہ جو جان آپنے تلف کی اسکا بھی عند الشرع بدلہ ہے اس کے لئے قصاص جیسے بہترین اصول کو نافذ کیا تاکہ تصور قتل و قتال کا سلسلہ ہی منقطع ہو جائے۔ بیان فرمایا گیا۔ یا ایہا الذین آمنوا کتب علیکم القصاص فی القتلی الحرب بالحرب و العبد با العبد و الانشی با الانشی۔ اے ایمان والو تم پر قتل میں آزاد جان کا آزاد کے ساتھ غلام کا غلام کے ساتھ عورت کا عورت کے ساتھ بدلہ متعین کیا گیا۔ (پارہ ۲ سورۃ البقرہ رکوع ۶) قصاص کس حکمت عملی کے تحت متعین کیا گیا تو اس کے متعلق فرمایا گیا و لکم فی القصاص حیاة یا اولی الالباب لعلکم تتقون۔ تمہارے لئے قصاص میں زندگی ہے اے عقل والو تاکہ تم ڈرنے والے بن جاؤ۔ (پارہ ۲ سورۃ البقرہ رکوع ۶) قصاص میں حیات اس طرح ہے کہ دو شخصوں کے درمیان قتال کے بعد قصاص، بدلہ، خون کا بدلہ خون دیکھ کر تیسرا انسان اس شرم ناک اور خوفناک سرح کی جانب جلدی قدم نہیں بڑھاتا۔ جب قتل و قتال کا سلسلہ ہی ختم ہو جائے گا۔ تو تمہاری جانوں کا مکمل آزادی اور بے خوف و خطر تحفظ ہو سکتا ہے۔ انسانی فکر و خیال فتنہ و فساد اور خونریزی سے الگ تھلک کرانے کیلئے

کے خلاف احتجاج و مظاہرے ان کے عزائم کے شیش محل کو چکنا چور کر پائے ہیں؟ کیا ہمارے فلک شگاف نعرے ان کی مسلم مخالف پالیسی بدل پائے ہیں۔ ایک مسلمان کو دوسرے کا حقیقی درداس وقت ہی محسوس ہو سکتا ہے جب دونوں کے قلب میں ایک دوسرے کی محبت والفت جا گزیں ہو۔ دنیا میں اسلام مسلمانوں کے خلاف بھڑکائے ہوئے آتشکدہ کتب ہی بجھایا جاسکتا ہے جب ہم اپنے اندر عداوت و بغاوت کے بھڑکتے ہوئے جو الہ مکھی کی جگہ الفت و پیار کا جہاں آباد کریں۔ دنیا سے مسلمانوں کے خلاف اور دین اسلام کے خلاف پھیلائی جانے والی دہشت گردی کو ختم کرنے سے پہلے آپسی اسلامی بھائی چارگی، اخوت و محبت، دادرسی، دردشناصی، اسلامی رواداری اور ثابت فکر و عمل، جیسی عظیم صفات سے آراستہ و پیراستہ ہونے کیلئے عملی میدان میں کچھ اقدام کرنے ہوں گے۔

اسلامی نقطہ نظر سے عدل و انصاف، امانت، و دیانت اور حفانیت و صداقت بھرے اسلامی پیغامات و فرمودات پر دیگر مسلمانوں کے ساتھ ساتھ خود کو بھی عمل پیرا کرنا ہوگا۔ ہماری صلاح و فلاح کیلئے جو نیجے کیمیا اسلامی آئین اور ہمارا مذہبی منشور بیان کرتا ہے ایسا منشور و قانون دنیا کا کوئی بھی دستور بیان نہیں کر سکتا۔ تمہارے مذہب نے تمہارے بنی کی حیات طیبہ تمہارے لئے اسوہ حسنہ قرار دی ہے۔ تمہاری مذہبی اور مقدس و مبارک کتاب قرآن مجید نے بنی اخراز مال صلی اللہ علیہ وسیلہ کی زندگی تمہارے لئے آئندہ میں۔ ایک نمونہ، ایک مثال بیان فرمائی ہے۔

دنیاوی کوئی نظام، کوئی سسٹم تمہاری کامیابی کا ضامن نہیں سوائے قانون مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسیلہ کے خود پیغمبر اسلام نے فرمایا، فاتبعونی میری پیروی کرو۔

دینے کی جرات نہیں رکھتا چونکہ آج ہمارے مسلم معاشرہ میں اگر ایک دوسرے کے مقابلے میں ہمت و جرأت ہے تو فقط ظلم رسانی و ایذا رسانی کی۔ ہمارے قدم اگر بڑھتے ہیں تو فقط ایک مسلمان کی تباہی و بر بادی کیلئے۔ ہم اپنی سوچ کا استعمال کرتے ہیں تو فقط ایک مسلمان کو ترقی کی راہ سے تنزلی کے گھرے میں دھکلینے کیلئے، ہماری زبان اگر کھلتی ہے تو فقط ایک مسلمان کی مخالفت و مخاصمت کیلئے۔ ہمارا ہاتھ اگر اٹھتا ہے تو فقط ایک مسلمان بھائی کا خون بہانے کیلئے۔ ایک مسلمان بھائی کا خاندان ویران کرنے کیلئے۔ اپنی مسلم ماں، بہنوں بیٹیوں، بچوں، جیسے نازک افراد پر مصائب و آلام ڈھانے کیلئے۔

ذکر کردہ تمام فقرے صرف میرے جذبات کے آئینہ دار ہی نہیں بلکہ حقانیت کی منہ بولتی تصویریں ہیں۔ موجودہ واقعات و حالات کی صداقت پر منی عکاسی ہے۔ صرف درد کا اظہار ہی کافی نہیں بلکہ اس کا مدارا بھی اشد ضروری ہے مسلم معاشرہ کی حالیہ صورت کے پیش نظر کیا ایک صاحب فکر و فہم انسان یہ امید رکھ سکتا ہے کہ ہندوستان ہی نہیں بلکہ دنیا میں مسلمان اپنے مظلوم و مطعون مسلم بھائی کو انصاف دل سکتے ہیں۔ قید و بند کی مصیبتوں کو برداشت کرنے والے نوجوان کو دہشت گردی کے الزام سے بری کر سکتے ہیں۔ جو مسلم قوم ابھی اپنے مابین ہی اتحاد و اتفاق کی مستحکم روایت برقرار نہیں رکھ پا رہی ہے۔ وہ اعدائے اسلام و مسلمین کے ایوان ظلم و ستم میں کیا حق گوئی و بے با کی کا علم بلند کر سکتی ہے۔

آج صرف ہندوستان ہی نہیں بلکہ عالمی پیانے پر نہ جانے کتنے بے شمار مسلم نوجوان دہشت گردی کے بے بنیاد الزام میں ملوث جیل خانوں میں گا جرو مولی کی مثل سڑر ہے ہیں۔ صرف شکوک و شبہات کی بنیاد پر نہ جانے کتنے کرتے اور ٹوپی سے آراستہ لوگوں کو نت نئی تکلیفیں دی جا رہی ہیں اور مذہب اسلام جیسے بے مثال دین و مذہب کو پوری دنیا میں بدنام کرنے کی کوششیں جاری ہیں۔ لیکن کیا ہماری جانب سے ہونے والے ان مخالفین و معاندین اسلام

# مسلک اعلیٰ حضرت کے

## اکیل بے باک ترجمان - حضرت مفتی عبدالجلیل

از: مولانا ابراہم الحق رحمانی مدھوبی، جامعہ رضویہ منظر اسلام بریلی شریف

پسمندہ بستی کے لئے کانشن امتیاز بن جائے گا۔

**تعلیم و تربیت:** چونکہ آپ کو ایک دینی ماحول قدرت کی طرف سے ملا تھا پھر یہ کہ آپ کے والد محترم نے میلاد خواں کی حیثیت سے پوری زندگی رسول اکرم ﷺ کی شاخوانی میں گزاری تھی جس کا یہ صلہ تھا کہ آپ کار، جان شعور کی دہلیز پر قدم رکھنے سے پہلے ہی دینی تعلیم کی طرف رواں دواں ہو گیا۔ چنانچہ آپ نے ناظرہ قرآن اور ابتدائی اردو کی تعلیم اپنے گاؤں ہی میں حاصل کی۔ انتہائی پسمندہ بستی سے میرے استاذ محترم حضرت علامہ مفتی عبدالجلیل علیہ الرحمہ نے اپنا جو تعلیمی سفر شروع کیا تھا وہ مختلف مراحل اور متعدد منزليں طے کرتا ہوا اپنی آخری منزل ”جامعہ نعیمیہ مراد آباد“، جا کر اختتام پذیر ہوا۔

**فراغت و دستار بندی:** جامعہ نعیمیہ میں اعلیٰ تعلیم کے حصول کیلئے آپ نے جب قدم رکھا تو اس وقت جامعہ علوم و فنون کے میدان میں ”شیراز و قرطہ، شرق و بخارا“ کا آئینہ دار بنا ہوا تھا۔ اس وقت کے علوم و فنون کے شہسوار حضرت مولانا محمد یوسف اشرفی، حضرت مفتی جبیب اللہ نعیمی اور حضرت مولانا طریق اللہ قادری علیہم الرحمہ کی علمی و فنی اور روحانی و عرفانی انجمن کے آپ ایک درخششہ و تابندہ ستارہ بن گئے جس نے ان اقطاب علوم و فنون کا ۱۹۵۲ء میں ایک کامیاب چکر لگا کر اپنا علمی سفر پورا کیا۔ اس طرح جامعہ نعیمیہ مراد آباد سے سن ۱۹۵۶ء میں آپ کو علوم و فنون، حکمت و معرفت کی سند امتیاز دیکر قوم و ملت کی پاسبانی کیلئے قوم و ملت کے حوالے کر دیا گیا۔

**بیعت و خلافت:** آپ جامعہ سے فارغ ہو کر اپنے علاقے میں ہی دین و ملت اور مسلک و مذہب کی مخلصانہ خدمات انجام دیتے رہے

خلافے مفتی اعظم ہند کے کارنامے: سیدنا سرکار اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خلوص ولہیت کے ساتھ دین متنیں کی جو بیش بہا خدمات انجام دیں تھیں انہیں کا یہ شمرہ ہے کہ اللہ و رسول کی طرف سے ان کو اور ان کی آل و اولاد کو ایسی مقبولیت اور شہرت دوام حاصل ہوئی کہ جس کی مثال بہت کم ملتی ہے۔ سیدنا سرکار اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مشن ”مشن تحفظ ناموس رسالت“ اور ”مشن تحفظ عظمت اولیائے کرام“ کو انتہائی کامیابی و کامرانی کے ساتھ آگے بڑھانے میں ان کے دونوں شہزادوں، ان کے خلفاء اور ان کے خانوادے کے دیگر افراد نے خوب بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ چنانچہ اس سلسلہ میں خود سیدنا سرکار اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلفاء کے ساتھ ان کے شہزادوں کے خلفاء نے بھی خوب بیش بہا اور بے مثال کارنامے انجام دئے چنانچہ اس میدان میں سرکار مفتی اعظم ہند رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلفاء نے بھی بے مثال اہم کارنامے انجام دیئے۔ سرکار مفتی اعظم ہند کے ان ہی خلفاء میں ایک معتبر نام ہے ”فقیہ عصر حضرت علامہ مفتی عبدالجلیل نوری رضوی“ کا۔

**تاریخ ولادت:** کسے معلوم تھا کہ صوبہ بہار کے ضلع مدھوبی میں واقع ”مہتیا“ نامی ایک پس ماندہ بستی میں وہاں کے نیک اور دیندار بھولے بھالے مشہور میلاد خاں مولوی سخاوت علی کے دینی گھر انے میں کیم رفروی ۱۹۳۲ء کو پیدا ہونے والا یہ بچہ آگے چل کر قوم و ملت کا سرمایہ افتخار، مشن تحفظ ناموس رسالت کا اہم سپاہی، جماعت اہل سنت کا عظیم رہنما، سرکار اعلیٰ حضرت کے افکار و نظریات کا متحرک و فعال ناشر، مسلک اعلیٰ حضرت کا بے مثال علمبردار اور سرکار مفتی اعظم ہند رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا چھیتا مرید و خلیفہ بن کر ایک دن اس

علمی و فنی مراکز قائم فرمائے ان کی تفصیل یہ ہے۔ (۱) مدرسہ غوثیہ پچھی، (۲) مدرسہ انصار العلوم گزگا ساگر مدھوی، (۳) مدرسہ غوثیہ نینا گھاٹ درجھنگہ، (۴) مدرسہ اسلامیہ غوثیہ گھاٹ درجھنگہ (۵) دارالعلوم جبیبیہ کچھوا (۶) مدرسہ رضاۓ مصطفیٰ بلوا وغیرہ اس طرح آپ نے قوم کے نونہالوں کیلئے یہ ڈیڑھ درجن ادارے قائم فرمائے کراپنے لئے صدقہ جاریہ کا سامان کر لیا۔

تبیینی و دعویٰ اسفار: اس کے ساتھ ہی آپ نے صوبہ بہار کے مختلف خطوں کا تبلیغی دورہ فرمائے کر مسلک و مذہب کی بے مثال نشوواشاعت بھی فرمائی، آپ کی ان ہی خدمات کو دیکھتے ہوئے حضرت علامہ ارشد القادری علیہ الرحمہ نے آپ کو ادارہ شرعیہ کا ”چیف آر گنائزنس“ سکریٹری منتخب فرمایا۔ چنانچہ آپ نے اس عہدے کا بھرم رکھتے ہوئے صوبہ بہار کے دور دراز کے خطوں کا دورہ کر کے ضلعی اور بلاک سٹھ پر ادارہ شرعیہ کی شاخیں قائم فرمائیں۔

وصال: آپ تا حیات اپنی علمی، روحانی، عرفانی، تنظیمی، تبلیغی اور قائدانہ صلاحیتوں سے اہل سنت کا تحفظ، بد مذہبوں کا رد اور اشاعت مسلک اعلیٰ حضرت کے نمایاں کارنامے انجام دے کر ۲۰۱۴ء بروز جمعرات رات ۹ رب جن ۲۰ جمادی الثانی مطابق ۱۹۸۹ء برجنوری منٹ پر اپنے احباب کو رو تا بلکتا چھوڑ کر اپنے مالک حقیقی سے جا ملے۔

آپ نے اپنے بعد جہاں بے شمار روحانی فرزند چھوڑے ہیں وہیں پسمندگان میں آپ نے دونبی فرزند اور ایک بیٹی چھوڑی آپ کے بڑے بیٹے اور جانشین مولانا فخر الدین رضوی نیز چھوٹے شہزادے مولانا شرف الدین نوری کی فراغت جامعہ رضویہ منظر اسلام سے ہے۔ دونوں ہی شہزادے اپنے والد محترم کی صحیح جانشینی کا حق ادا کرتے ہوئے اور ان کے نقش قدم پر چلتے ہوئے دین متنی اور مسلک اعلیٰ حضرت کی نمایاں خدمات انجام دے رہے ہیں۔ مولیٰ تعالیٰ میرے استاد محترم کی خدمات کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطا فرمائے اور ان کے فیضان سے ہم سب کو مالا مال فرمائے۔ آمین بجاہ نبی الکریم علیہفضل الصلوات واللئنیم

چنانچہ آپ نے ۱۹۵۶ء ہی میں ضلع مدھوی کے ایک گاؤں ”کیلئے مدرسہ اسلامیہ نوریہ کی شکل میں اہل سنت کے نونہالوں کی تعلیم و تربیت کیلئے ایک اہم دلش گاہ قائم فرمائی۔ تاحیات آپ اس کی ترقی کیلئے کوشش رہے ساتھ ہی آپ ہمہ وقت ایک مرشد کامل کی تلاش میں سرگردان بھی رہے۔ چنانچہ آپ کا نصیبہ اس وقت اونج شریا پر پہونچ گیا کہ جب شہزادہ اعلیٰ تاجدار اہل سنت سرکار مفتی اعظم ہند رضی اللہ تعالیٰ عنہ ۱۵ ار محرم الحرام ۱۳۹۲ھ کو پچھی تشریف لائے۔ مرشد کامل پر نظر پڑنا تھی کہ آپ کی حیات و زندگی میں در خشنگی پیدا ہوئی، قلب و جگہ اور ذہن نے اندر سے آواز دی یہی ہے تمہاری روحانی و عرفانی کششی کا ناخدا، یہی ہے تمہارا ہدف زندگی، یہی ہے تمہارا مرشد کامل، یہی ہے تمہاری کامیابی و کامرانی کا ضامن !!! یہ آواز آنا تھی کہ آپ فوراً دیوانہ وار سرکار مفتی اعظم ہند رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی دست بوسی و قدم بوسی کیلئے آگے بڑھتے ہیں اور سرکار مفتی اعظم ہند قیمت جو ہر کا اندازہ لگا کر فوراً ہی اپنے دامن کرم سے وابستہ کر کے اور مرید کرنے کے ساتھ ساتھ تمام سلاسل کی اجازت و خلافت دیکران کے اندر دینی، روحانی، علمی اور فنی ایسی حرارت پیدا کر دیتے ہیں کہ جس کے اثرات تاحیات آپ کی زندگی کے ہر شعبہ پر دکھائی دیتے رہے۔

دینی و علمی خدمات: چنانچہ یہ اسی روحانی حرارت کا کیمیائی اثر تھا کہ آپ نے مذہب و مسلک کے فروع کیلئے جو اپنی زندگی کا سفر شروع کیا وہ زندگی کے آخری لمحوں تک اپنی منزل تک نہایت تیز گامی کے ساتھ برابر جاری رہا۔ چنانچہ آپ نے جہاں علوم و فنون کے میدان میں بیش بہا خدمات انجام دے کر مسلک اعلیٰ حضرت کے محافظ و پاسبان اور سپاہیوں کی ایک عظیم فوج قوم کے حوالے کی۔ وہیں علوم و فنون اور حکمت و معرفت کی نشوواشاعت کے لئے ڈیڑھ درجن سے زائد علمی مراکز اور فنی ہیڈ کوارٹر قائم کر کے سطح پر مخالفین مسلک اعلیٰ حضرت کے سامنے ایک آہنی دیوار کھڑی کر دی۔

دینی مراکز کا قیام: چنانچہ آپ نے صوبہ بہار کے جن علاقوں میں جو

## امام احمد رضا

## قطب وقت بھی اور مظہر غوث اعظم بھی

از: مولانا کبد علی رضوی خلیفہ تحسین ملت ائمۃ کوٹا کرشنہ بائی ہمت آباد۔ اتر دینا چپور، بنگال۔ موبائل نمبر 9733321483

کے نام سے واقف ہیں ایک دن ان کا گزر محلہ سودا گران میں ہوا جب وہ اعلیٰ حضرت کی مسجد کے سامنے پہنچے تو آپ کا شانہ اقدس سے تشریف لارہے تھے۔ وینا میاں آپ کو دیکھ کر بھاگے اور ایک گلی میں جا کر چھپ گئے لوگوں نے کہا میاں کیوں بھاگتے پھرتے ہو۔ انہوں نے فرمایا کہ ”بابا مولوا آوت ہے“، لوگ بولے کہ مولوی صاحب آرہے ہیں تو کیا ہوا۔ تو گھٹنوں پر ہاتھ رکھ کر فرمایا پھر ج کھلے ہھئے ہیں، (ستر عورت کھلا ہوا ہے) یعنی قابل ستر جسم کا حصہ کھلا ہوا ہے لہذا ایسی حالت میں ایک عظیم المرتب پیشوائے طریقت کے سامنے جانا اس کے احترام کے خلاف ہے۔ بریلی میں ایک مجدوب حضرت بشیر الدین آخوندزادے کی مسجد میں رہا کرتے تھے اور جو شخص ان کے پاس جاتا تو کم سے کم پچاس گالیاں سناتے خود اعلیٰ حضرت بچپن ہی سے اولیائے کرام کے عاشق اور ان کی ملاقات کے شاائق تھے چنانچہ آپ اپنی نو عمری کے زمانے میں حضرت بشیر الدین مجدوب کی ملاقات کا شوق ہوا ایک روز رات کے گیارہ بجے تہا ان کے پاس تشریف لے گئے اور فرش پر جا کر بیٹھ گئے حضرت بشیر الدین علیہ الرحمہ جوہر میں چار پائی پر بیٹھے تھے آپ کو بغور پندرہ بیس منٹ تک دیکھتے رہے اور پوچھا کہ تم مولوی رضا اعلیٰ صاحب کے کون ہو؟ اعلیٰ حضرت نے جواب دیا کہ میں ان کا پوتا ہوں۔ فوراً وہاں سے اٹھے اور آپ کو اٹھا کر لے گئے اور چار پائی کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ آپ یہاں تشریف رکھئے پھر پوچھا کہ کیا آپ مقدمے کیلئے آئے ہیں اعلیٰ حضرت نے فرمایا مقدمہ تو ہے لیکن میں اس کیلئے نہیں آیا میں تو صرف دعائے مغفرت کیلئے حاضر ہوا ہوں، قریب آدھے گھنٹے تک برابر کہتے رہے اللہ کرم کرے اللہ کرم کرے اس کے بعد اعلیٰ حضرت کے برادر اوسط حضرت مولانا حسن رضا علیہ الرحمہ ان کے پاس مقدمہ کی غرض سے حاضر ہوئے حضرت بشر الدین علیہ الرحمہ نے ان سے خود ہی پوچھا کہ مقدمہ کیلئے آئے ہو۔ مولانا نے کہا جی ہاں فرمایا کہ مولوی صاحب سے کہنا قرآن شریف میں یہ بھی ہے نصر من الله و فتح قریب بس دوسرے ہی دن مقدمہ فتح ہو گیا۔

اللہ جل مجده الکریم نے اپنے برگزیدہ بندہ امام احمد رضا کو مقدس دین اسلام کی خدمات جلیلہ کے صلہ میں ولایت کاملہ کا منصب عظیم عطا فرمایا تھا اور سرکار مدینہ علیہ السلام کی سچی غلامی نے اعلیٰ حضرت کو قطبیت کا تاج کرامت بخشنا تھا۔ چنانچہ اگر ایک طرف آپ سیدنا امام اعظم ابو حنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے نائب تھے تو دوسری طرف سرکار غوث پاک کے مظہر جمیل بھی آپ نے جس شان سے احیائے دین و تجدید ملت کے فرائض منصبی کو انجام دیا وہ شاہدِ عدل ہیں کہ یقیناً آپ کی ذات گرامی حضور غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روحانی و عرفانی کرنوں کی تجلی گاہ تھی۔ خود اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک بار میں نے خواب میں دیکھا کہ حضرت والد ماجد کے ساتھ ایک بہت نیس اور اوپری سواری ہے حضرت والد ماجد نے کمر کپڑا کر مجھے سوار کیا اور فرمایا گیارہ درجہ تک تو ہم نے پہنچا دیا آگے اللہ مالک ہے۔ میرے خیال میں اس سے سرکار غوثیت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی غلامی مراد ہے۔ (املفوظ حصہ سوم) بے شک سرکار غوثیت کے یہی وہ خصوصی غلامی ہے جس کے پیش نظر ہم سرکار اعلیٰ حضرت کو قطب الوقت سے یاد کرتے ہیں آپ کے منصب ولایت کی رفت اور درجہ قطبیت کی بلندی کا اندازہ اس بات سے کیا جاسکتا ہے کہ ہر میں مقدس کے بڑے بڑے مشائخ و عارفین نے آپ کو اپنا شیخ طریقت بنایا۔ آپ کو اپنا استاذ مانا آپ کے ہاتھ پر بیعت ہوئے، آپ سے اجازتیں لکھوا ہیں اب رہے وہ مسافر جن کی پہنچ طریقت کی منزل یا حقیقت و معرفت کے زینے تک بھی ہو وہ بھلا اس احمد رضا کو کیا پہچان سکیں گے جو اپنے آقا سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی نیا بستی عظمی سے مشرف ہو کر معرفت و عرفان کی بلند منزل پر رونق افروز ہیں سالکین تو سالکین مجازیب حضرات بھی جو شریعہ مرفوع القلم ہوتے ہیں آپ کی عظمت و رفت اور فضیلت کے سامنے جی بن احترام کو ختم کر دیا کرتے تھے۔ ایک مجدوب وینا میاں جن کی زبان پوربی تھی وہ صرف ایک لگوٹی باندھے رہا کرتے تھے۔ انہوں نے ایک مرتبہ ٹرین کو اپنی کرامت سے روک دیا تھا۔ شہر بریلی کے ہندو مسلمان سمجھی ان

## حضور مفتی اعظم ہند کی حمدیہ شاعری

## فکر و فن کے آئینے میں

از: مولانا طفیل احمد، نائب مدیر ماہنامہ اشرفیہ

آپ کو راثت میں ملی تھی۔ آپ کی شاعری عشق رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کا نتیجہ ہے۔ جب حب رسول سے دل مچلنے لگتا، عقیدت و محبت سے لبریز اشعار آپ کی زبان پر جاری ہو جاتے اور کوثر و تنیم میں دھلی ہوئی زبان سے وہ پاکیزہ اشعار وجود میں آئے کہ دیوان گان عشق سن کر مسرو رہ مسحور ہونے پر مجبور ہو جاتے۔ آپ کا نقیہ کلام ”تو شمع رسالت ہے عالم تیرا پروانہ“ آج بھی اہل عقیدت کی زبان پر جاری ہے اور عشق رسالت کی آنچ کو تیز کرنے کیلئے کافی ہے۔ اس کے لفظ لفظ سے محبت کی خوبیو پھوٹی ہے اور اہل ایمان کے مشام جاں کو معطر کر دیتی ہے۔

حضور مفتی اعظم ہند جتنے بڑے عالم و مفتی اور فقیہ تھے، اتنے ہی بڑے درویش، ولی کامل اور فنا فی اللہ بھی تھے۔ عبادت و ریاضت اور دوران نماز محبوبیت کا یہ عالم تھا کہ دنیا و مافیہا سے بے نیاز ہو جاتے اور یادِ خداوندی میں اس قدر مستغرق ہو جاتے کہ خود اپنے وجود کی فکر نہیں رہتی۔

آپ کی زندگی ”الحب فی الله والبغض فی الله“ کی عملی تفسیر تھی، بیش تر اوقات ذکر و اذکار اور اوراد و ظائف میں گزارتے۔ چہرے پر تقدس کی لکیریں صاف اعلان کرتیں کہ یہ کوئی مرد خدا اور فنا فی اللہ انسان ہے۔ آپ کی نقیہ شاعری کا مجموعہ ”سامانِ بخشش“، اسم بامسی ہے۔ توحید و رسالت کے متواuloں کیلئے اس میں واقعی مغفرت و بخشش کا سامان موجود ہے، نعمت، منقبت کے ساتھ حمد کے اشعار بھی کافی تعداد میں پائے جاتے ہیں جو اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات و صفات اسماے حسنی اور بعض ضروری عقائد دینیہ پر مشتمل ہیں۔ کہتے ہیں کہ ”حمدیہ شاعری آسان ہے بہ نسبت نقیہ شاعری کے، لیکن حمدیہ اشعار کہنا بھی کوئی بچوں کا کھیل نہیں ہے۔ فنی

ارباب علم و ادب کا یہ متفقہ فصلہ ہے کہ دنیا کی تمام زبانوں کے ادب کی ابتدائی شاعری سے ہوئی ہے۔ تحریر کافن وجود میں آنے سے قبل اظہار خیالات، ترسیل جذبات اور حادثات و واقعات کو محفوظ رکھنے میں ذریعہ اشعار ہی رہے ہیں اور آج بھی اظہار خیالات کے لئے نظم و شعر ہی زیادہ پسندیدہ سمجھی جاتی ہے اردو زبان کی تاریخ بھی اس کلیہ سے مستثنی نہیں ہے۔ اردو ادب میں بھی نظم پہلے وجود میں آئی اور نشر بعد میں۔ اردو زبان کو یہ اعزاز و افتخار حاصل ہے کہ یہ اپنی پیدائش کے وقت سے ہی مونہ اور کلمہ گور ہی ہے۔ شاید اسی وجہ سے آج اس زبان کو زبردستی کلمہ پڑھا کر مسلمان بنادیا گیا ہے اور یہ پوچنڈہ برسوں سے جاری ہے کہ اردو صرف مسلمانوں کی زبان ہے، جو کسی بھی طرح درست نہیں۔ اردو مسلمانوں کی نہیں بلکہ ہندوستان کی قومی زبان ہے۔ گنگا جمنی تہذیب، مذہبی رواداری اور اتحاد و یک جہتی کے رنگ میں یہ زبان پوری طرح رنگی ہوئی ہے۔ اردو شاعری کا باقاعدہ آغاز پندرہویں صدی عیسوی کے اوائل ہی میں ہو چکا تھا۔ دیگر اصناف شعری کی طرح حمد و مناجات اور نعمت و منقبت کی روایت بھی شروع میں شروع سے چلی آرہی ہے۔ مایہ ناز شاعر وادیب پروفیسر طلحہ رضوی برق لکھتے ہیں۔

”صوفیہ کرام اور مبلغین اسلام کے ہاتھوں دین متنی کی ترویج و اشاعت کیلئے اردو پروان چڑھی اور شروع ہی سے اس کی توتی زبان پر حمد و شنا اور نعمت رسول پاک ﷺ جاری ہوئی۔ (اردو کی نقیہ شاعری، صفحہ ۵)

حضور مفتی اعظم ہند کی شاعری: شہزادہ اعلیٰ حضرت حضور مفتی اعظم ہن قدس سرہ (متوفی ۱۴۰۲ھ) بر صیرہ ہندو پاک کی ایک علمی و روحانی شخصیت کا نام ہے۔ علم و حکمت، تقویٰ و طہارت اور ادب و شاعری

امیر خسرو، اعلیٰ حضرت امام احمد رضا، وغیرہم کی شاعری میں حمد و مناجات کے اشعار بھی پائے جاتے ہیں۔ دیوانِ غالب کا پہلا شعر ”نقش فریدی ہے کس کی شوئی تحریر کا“ حمد سے متعلق ہے ”کلیاتِ اقبال“ میں بھی حمد کے اشعار پائے جاتے ہیں ”شکوہ اور جواب شکوہ“ ڈاکٹر اقبال کا مشہور مگر متنازع فیہ اور شرعی اعتبار سے قابل گرفت کلام ہے، تاہم اس میں حمد و مناجات کے اشعار بھی موجود ہیں۔ مثلاً

کیوں مسلمانوں میں ہے دولت دنیا نایاب  
تیری قدرت تو ہے وہ جس کی نہ حد ہے نہ حساب  
لب پہ آتی ہے دعا بن کے تمنا میری  
زندگی شمع کی صورت ہو خدا یا میری  
حمد و مناجات کی تعریف: لغت میں حمد کا معنی تعریف و توصیف، خوبی اور بزرگی بیان کرنے کے ہیں اور مناجات کا مطلب گریہ وزاری و طلب کے ہیں۔ یعنی شانے رب جلیل کا نام حمد ہے، اور اپنے احتیاجات کیلئے عاجزی و انساری کے ساتھ رونے اور گڑگڑانے کا نام ”مناجات ہے“ اسرار کرت پوری لکھتے ہیں: ”ایسے اشعار جن میں اللہ تعالیٰ کی حمد و شنا اور اس کی تعریف کی جائے، شاعری کی اصطلاح میں حمد کہلاتی ہیں۔ حمد کسی بھی بہیت میں کہی جاسکتی ہے مناجات کے اشعار میں اللہ تعالیٰ سے دعا مانگی جاتی ہے“ (مفتاح سخن صفحہ ۲۶)

دینی اعتبار سے حمد الہی کی جتنی فضیلت و اہمیت ہے وہ ایک مون کو بتانے کی ضرورت نہیں۔ قرآن کریم کی ابتداء سورہ ”فاتحہ“ الحمد لله رب العالمین سے ہوتی ہے سورہ ”فاتحہ“ میں حمد بھی ہے اور مناجات بھی۔ اللہ تعالیٰ سے استعانت کا ذکر ہے اور دعا کی تعلیم بھی۔ گویا قرآن مقدس جیسی الہامی کتاب کے شروعاتی مضمایں ”حمد و مناجات“ پر مشتمل ہیں حمد و مناجات سے عبد و معبدو کے درمیان ایمانی و روحانی رشتہ استوار کیا جاتا ہے اسی اہمیت کے پیش نظر اردو شاعری میں ”حمد یہ شاعری و مناجاتی کلام“ کی بنیاد پڑی۔

مایہ ناز محقق سید اعدا امام اثر لکھتے ہیں: ”جانا چاہئے کہ دعا و مناجات، عبادت کے مغز ہیں یہ گراہوں اور جاہوں کا شیوه ہے جو یہ کہتے ہیں

اصول و ضوابط کے ساتھ شرعی آداب کا پاس و لحاظ بھی بہرگام ضروری ہے۔ یہاں بھی قدم قدم پر ایمان کے ضیاء کا خطرہ لگا رہتا ہے۔ تھی دامانِ علم و شریعت کو تو اس میدان میں بھول سے بھی نہیں اترنا چاہئے ورنہ تنقیص الوہیت کے باعث انہیں ایمان سے ہاتھ دھونا پڑیگا۔ کہنے والے نے توجہ بات میں کہہ دیا کہ ”توحید کے پلے میں وحدت کے سوا کیا ہے۔ جو کچھ ہمیں لینا ہے لے لیں گے حمد سے“ (معاذ اللہ یہ نعمتیہ شعر جہاں افراط پر مشتمل ہے وہیں شان الوہیت اور مرتبہ ربوبیت کے بھی خلاف ہے اسلامی شاعری لیلی مجنوں کی داستان نہیں کے الفاظ و معانی کا بے دریغ استعمال کیا جائے بلکہ اس میں پاکیزہ جذبات کے اظہار کے لئے توحید و رسالت کے بلند اور نازک مراتب کا خیال از حد ضروری ہے۔ نعمت میں افراط و تفریط سے دامن بجاتے ہوئے اعتدال کا راستہ اپنانا چاہئے۔ جب کہ حمد میں شان الوہیت کے منافی الفاظ و خیالات کا استعمال ہرگز نہیں کرنا چاہئے۔ ورنہ ہماری شاعری، شاعری کے بجائے آزری ٹھہرے گی اور دین و دنیا کی سعادتوں سے محروم ہاتھ آئے گی۔ مفتی اعظم ہند دینی علوم کے رمز شناس اور زبان و ادب کے ماہر تھے۔ آپ شانِ تقویٰ، شانِ تفہم و عظمت فتویٰ نویسی میں معاصرین میں منفرد و ممتاز تھے۔ ایک قادر الکلام شاعری کی حیثیت سے بھی آپ کا مقام کافی بلند ہے۔ ”سامان بخشش“ میں والد گرامی امام احمد رضا قدس سرہ کی ”حدائق بخشش“ کا رنگ نمایاں ہے وہی رنگ و آہنگ وہی انداز وہی طرز استدلال اور مضامین کا وہی تنوع دونوں جگہ یکساں نظر آتا ہے۔ آپ صحیح معنوں میں ”وارث علوم اعلیٰ حضرت“ تھے۔ ”سامان بخشش“ اس لائق ہے کہ فنِ حیثیت سے اس پر کلام کیا جائے اور اس کے ادبی جماليات سے دنیا کو روشناس کرایا جائے۔ تفصیلات سے گریز کرت ہوئے سر دست آپ کی ”حمد یہ شاعری“ پر قدرے روشنی ڈالی جاتی ہے۔ حمد و مناجات کی روایت: اردو شاعری میں حمد و مناجات کی روایت قدیم ہے۔ صوفی شاعر خوب محمد چشتی، مرزا محمد مقیم بجا پوری، شیخ محمد ابن احمد عاجز شیخ محمد مظہر الدین، ملانصر الدین، سراج اور ننگ آبادی،

نقش فریدی ہے کس کی شوخی تحریر کا  
کاغذی ہے پیرہن ہر پیکر تصویر کا  
جیسا کہ بیان ہوا کہ کلام مفتی اعظم ہند کی ایک نمایاں خصوصیت  
سادگی اور سلاست ہے آپ کی حمد یہ شاعری میں سادگی اور سلاست و  
روانی کا ندازہ ذیل کے اشعار سے لگائیں۔

تیرا جلوہ ہے ہر سو  
تو ہی تو ہے تو ہی تو  
ہے موجود حقیقی وہ  
ہے مشہود حقیقی وہ  
ہے مقصود حقیقی وہ  
معبود حق و حقیقی وہ  
ہو حق ہو حق ہو حق  
رب ناس و رب فلق  
غیر نہیں تیرا مطلق  
بھولوں گا میں یہ نہ سبق

یوں تو تمام اشعار سادگی اور سلاست کے زیور سے مزین ہیں مگر  
با شخصیں پہلے شعر میں تو سلاست و روانی اور سادگی کی اپنائی ہے۔  
ادب انسان کی زندگی سے مادی تفکرات کو مٹا کر اسے تخلی و احساس کی  
پر سکون اور ارفخ منزوں سے روشناس کرتا ہے یہی وجہ ہے کہ ادب کا  
پہلا اور اساسی مقصد انسان کے تخلی کی ترجمانی اور اس کے لطیف  
جدبات کی عکاسی ہے۔ کائنات کا ذرہ ذرہ اور ساری مخلوق خواہ  
انسان ہو یا حیوان یا نبات و جمادی کے سب حمد الہی میں مشغول و  
مصروف ہیں۔ ایک بندہ مومن کو اپنے مالک حقیقی کی قدرت و صفاتی  
کا جلوہ ہر جگہ نظر آتا ہے، سر کار مفتی اعظم ہند انسان کے اسی جمالیاتی  
احساس اور روحانی تخلی کی ترجمانی یوں کرتے ہیں۔

ہر دل میں ہے اس کی لگن  
آنکھوں میں وہ نور افگن  
کیا صمرا اور کیا گلشن

کہ دعا و مناجات کی کوئی حاجت نہیں۔ دعا و مناجات سے مسلمانوں کو  
کوئی چارہ نہیں ہے اس سے انکار اسی کو ہو گا جو خدا کا قائل نہیں اور وہ  
درحقیقت دہری ہے۔ (بہارستان سخن صفحہ ۳۳۳، قومی کوسل دہلی)  
حضور مفتی اعظم ہند کی حمد یہ شاعری کی نمایاں خصوصیات حب الہی،  
اخلاص، اظہار عبودیت، اعلان ربو بیت اور اثبات عقائد ہیں ایک  
بندہ مومن کو اپنے خالق و مالک اللہ عز و جل کے بارے میں کیسا  
عقیدہ رکھنا چاہئے، ذات واجب الوجود کتنی عظیم الشان اور عظیم  
المرتبت ہے، کائنات کا ذرہ ذرہ کس طرح اپنے پانہار کی حمد و شناسی  
مصروف اور رطب اللسان ہے۔ ان تمام باتوں کا اظہار و اعتراف  
آپ نے بڑے والہانہ انداز اور پاکیزہ اسلوب میں کیا ہے۔ شوکت  
الفاظ، ندرت خیال، استعارات و تمثیلات، فصاحت و بلاغت اور  
لسانی بانکپن اپنے نقطہ عروج پر دکھائی دیتے ہیں۔ اشعار کی لفظی اور  
معنوی خوبیوں کے لئے مندرجہ ذیل باتیں ضروری ہیں۔

اشعار کی لفظی خوبیاں: کسی شعر کی ظاہری اور لفظی خوبی کا اندازہ اس  
بات سے لگایا جاتا ہے کہ اس میں ”سادگی“ ہے یا نہیں؟ اصطلاح  
شاعری میں سادگی کا مفہوم یہ ہے کہ ”مطلوب اس طرح ادا کیا جائے  
کہ اس کو سمجھنے میں کوئی دقت اور دشواری پیش نہ آئے۔ (ہماری  
شاعری صفحہ ۱۵۵ ایجو کیشنل ہاؤس علی گڑھ) سادگی کا انحصار کئی چیزوں  
پر ہے۔ مثلاً مشکل لفظ استعمال نہ کیئے جائیں، انہیں لفظوں سے کام  
لیا جائے جن سے زبان مانوں اور کان آشنا ہیں، شعر کی اس ظاہری  
خوبی کو سلاست کہتے ہیں سادگی کی مثال مرزا غالب کا یہ شعر ہے۔

آگے آتی تھی حال پہنسی  
اب کسی بات پر نہیں آتی

چچا غالب نے یہاں اپنے مقصد کو اتنے آسان اور سادہ  
الفاظ میں بیان کیا ہے کہ شعر نظم کے بجائے نثر معلوم ہوتا ہے جب کہ  
اس کے برعکس نیچے کا شعر سادگی“ کے زمرے سے خارج ہے، کیوں  
کہ یہاں ادائے مقصد کے لئے سادہ الفاظ اور آسان اسلوب کا  
استعمال نہیں ہوا ہے۔

تعالیٰ کی ذات واحد ہے۔ ولد و والد سے وہ پاک ذات بے نیاز ہے۔

اللہ، اللہ و رب و واحد  
فردو واحد، و ترو صمد  
جس کا والد ہے نہ ولد  
ذات و صفات میں بے حد وعد  
آپ نے یہاں اپنی مہارتِ فن کا ثبوت دیتے ہوئے سورہ اخلاص، ”  
قل هو اللہ واحد“ کا ترجمہ کر دیا ہے۔  
”اسماے حسنی“ کو لکھی خوبصورتی سے نظم کیا ہے۔ ملاحظہ کریں۔

منعم و حق و سمیع و بصیر  
باقی باری برو خبیر  
جامع مالع منار کبیر  
راقع ناقع حی و قدیر  
حکم و عدل علی و عظیم  
دیان و رحمٰن و رحیم  
قدوس حنان و حلیم  
فتاح و منان و کریم

باقی تمام اسماے حسنی کو بھی شعری پیکر میں اس طرح ڈھالا ہے کہ شعر کی سلاست و روانی میں نہ کوئی فرق آیا ہے اور نہ کہیں ”سکتے“ کی کیفیت پیدا ہوئی ہے۔ یقیناً یہ آپ کے شاعرانہ کمال کی سب سے مضبوط دلیل ہے۔

دینی عقائد کا اثبات: ایمان و عقیدہ اصل ہے تو حیدور رسالت، قیامت، حشر و نشر اور دیگر ضروریات دینی کا انکار کفر ہے۔ عقیدہ کے بغیر عمل بے کار ہے۔ الوہیت و رسالت سے متعلق عقائد کا درست ہونا ضروری ہے۔ ایک مسلمان کیلئے ضروری ہے کہ وہ دینی عقائد سے واقف ہو۔ اللہ عز و جل اور اس کے محبوب ﷺ کے بارے میں کیسا عقیدہ رکھنا چاہئے۔ ان تمام باتوں کا علم بھی ضروری و لازمی ہے۔ اہل سنت و جماعت کا یہ متفقہ عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر ممکن شئی پر قادر

مہر و جود کی ایک کرن سرو و سنبل اور سمن شمشاد و صنو بر اور سون نرگس، نسریں ساراچمن اس کی شنا میں نغمہ زن طاریاں جناب میں تری گفتگو گیت تیرے ہی گاتے ہیں وہ خوش گلو کوئی کہتا ہے حق، کوئی کہتا ہے ہو اور سب کہتے ہیں لا شریک له عرش و فرش و زمان و جہت اے خدا جس طرف دیکھتا ہوں ہے جلوہ ترا ذرے ذرے کی آنکھوں میں تو ہی ضیا قطرے قطرے کی تو ہی تو ہے آبرو مندرجہ بالا اشعار سے سرکار مفتی اعظم ہند نے اہل اسلام کو یہ پیغام دیا ہے کہ کائنات کی ہر شے حمد الہی اور یادِ خداوندی میں مصروف ہے، ہمیں بھی ایک لمحہ کیلئے حمد و یادِ الہی سے غافل نہیں رہنا چاہئے، کیوں کہ ذکر سے غفلت مردہ دلی اور وہاں و نکال کا سبب ہے چنانچہ

اہل غفلت کو یہ کہہ کر بیدار کرتے ہیں  
جو ہے غافل ترے ذکر سے ذوالجلال  
اس کی غفلت ہے اس پروبال و نکال  
قریر غفلت سے ہم کو خدایا نکال  
ہم ہوں ذاکر ترے اور مذکور تو

اللّٰهُ، اللّٰهُ، اللّٰهُ، اللّٰهُ، اللّٰهُ  
راوح قول کے مطابق اللہ یعنی اسم جلالت اس ذاتِ واجب الوجود کا علم ہے جو تمام صفاتِ کمالیہ کا جامع ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات و صفات قدیم ہیں حضور مفتی اعظم ہند نے اللہ رب العزت کی ذات و صفات کو قدیم بتلاتے ہوئے اس کے اسماے حسنی، کو بڑی فنا کاری کے ساتھ شعر کا جامہ پہنایا ہے اور دنیا والوں کو یہ درس دیا ہے کہ اللہ

روح نہیں ہے وہ نہ جسم  
مقسم ہے وہ نہ قسم و قسم  
اس کے صفات و اسمائے قدیم  
ہے یہ اپنا دین قدیم  
اللہ تبارک و تعالیٰ جسم و جسمانیات سے پاک و منزہ ہونے کے ساتھ  
زمان و جهات اور حرکت و مکان سے بھی مبراہے۔ یہی وجہ ہے کہ اگر  
کوئی شخص کہے ”اللہ تعالیٰ آسمان میں ہے اور اس سے اس کی مراد  
مکان ہو تو یہ کفر ہے اسی طرح اللہ تعالیٰ کو تحت و فوق سے متصف کرنا  
بھی کفر ہے۔

بحر الرائق میں ہے، ”فَانْقَالَ اللَّهُ فِي السَّمَاءِ... وَ انْ ارَادَ  
الْمَكَانَ كَفَرَ“ ویکفر بوصفہ تعالیٰ بالفوق او التحت (

بحر الرائق، ۵/۲۰۳، بیروت)

آئیے اور دیکھئے کہ حضور مفتی اعظم ہندان عقائد کے بارے میں کیا  
کہتے ہیں۔ آپ لکھتے ہیں۔

ہے وہ زمان و جهات سے پاک  
وہ ہے ذمیم صفات سے پاک  
وہ سارے حالات سے پاک  
وہ ہے سب حالات سے پاک  
پاک ہے عیوب سے مولی۔ عیوب کو اس سے علاقہ کیا  
عیوب اس کا صالح نہ ہوا۔ ہو متعلق قدرت کا  
غرض کہ آپ نے علم کلام کے اہم اور ضروری مسائل کو اشعار کے پیکر  
میں ڈھال کر دین و ادب کی گرائی قدر خدمات انجام دی ہیں۔ عقائد  
کے بغیر ادب کو وجود بخشننا ایسا ہی ہے جیسے الفاظ کے بغیر معانی کو ادا  
کرنا۔ علمائے اہل سنت کو ادبی خدمات کے دائے سے خارج  
کر دینا صرف اس بنابر کہ ان کے ادب میں عقائد اسلامی کی آمیزش  
ہے، سراسرنا انصافی اور ہٹ دھرمی ہے۔

حمدیہ شاعری میں طنز کی آمیزش: طنز و مزاح اور ظرافت یہ ادب اور  
زندگی کا ایک اٹوٹ حصہ ہے۔ طنز یہ نگارادیب یا شاعر کا مقصد ہنسنا یا

ہے اور حالات تحت قدرت داخل نہیں ظلم، جہل، کذب، زنا، سرقة،  
ان تمام چیزوں کا شمار ناقص اور قبائح میں ہوتا ہے اور ذات باری  
تعالیٰ کے حق میں نقص اور فتح محال ہیں۔

منہاج السنۃ النبویہ میں ہے: ”الادلة العقلية دلت على امتناع  
اتصافه سبحانه بالنقائص والقبائح“ (منہاج السنۃ، ۲۲/۲،  
دارالکتب العلمیہ، بیروت)

یعنی اللہ رب العزت کا صفت نقص و فتح سے متصف ہونا محال و ممتنع  
ہے۔ اور محال تحت قدرت داخل نہیں ”والنقص عليه محال“ (

شرح موافق ۳۰۳ی (۱۲۰)

عقائد حافظیہ میں ہے کہ ”ظلم سفہ اور کذب سے قدرت الہی متعلق  
نہیں، کیوں کہ یہ چیزیں اللہ تعالیٰ کے حق میں محال ہیں اور محال تحت  
قدرت داخل نہیں“ (تقدیم الوکیل، صفحہ ۱۱۲)

بحر الرائق میں ہے اونسبہ الی الجهل او العجز او النقص (

بحر الرائق، ۵/۲۰۲، دارالکتب العلمیہ، بیروت) یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ

کی جانب جہل، عجز اور نقص کو منسوب کرنا کفر ہے۔ حضور مفتی اعظم

ہندانہیں عقائد دینیہ کو ثابت کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں۔

جهل و ظلم و کذب و زنا

خواری میخواری سرقة

اس سے ممکن؟ جس نے کہا

لاریب اس نے کفر بکا

اسی طرح اللہ تبارک و تعالیٰ روح اور جسم سے پاک ہے اور اس کی  
صفات قدیم ہیں۔ اہل سنت کا یہ بنیادی عقیدہ ہے امام غزالی اپنی  
کتاب ”الجامع عوام“ میں لکھتے ہیں ”انہ تعالیٰ منزہ عن  
الجسمیہ و عوارضہا“ (الجامع عوام، مکتبۃ الحقيقة، ترکی)

”تحفہ اثنا عشریہ“ میں ہے ”صفاتہ تعالیٰ الذاتیہ قدیمة“ (تحفہ  
اثنا عشریہ، صفحہ ۸ ترکی)

یعنی اللہ تعالیٰ کی صفات قدیم ہیں۔ ان عقائد کو آپ نے اس طرح  
نظم کیا ہے۔

ہے۔ آپ کے کلام میں جو سادگی اور اصلاحیت ہے وہ درج بالا اشعار سے ظاہر ہے۔ اور جہاں تک ”شعر کا جوش سے بھرا ہونے کی بات“ ہے تو پہلے جوش سے بھرا ہونے کا مفہوم سمجھ لینا چاہئے۔ حالیٰ کے الفاظ میں ”شعر جوش سے بھرا ہوا ہو“، اس سے صرف یہی مراد نہیں کہ شاعر نے جوش کی حالت میں شعر کہا ہو یا شعر کے بیان سے اس کا جوش ظاہر ہوتا ہو۔ بلکہ اس کے ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ جو لوگ مخاطب ہیں ان کے دل میں جوش پیدا کرنے والا ہو۔ (مقدمہ شعرو و شاعری، صفحہ ۱۲۹) مندرجہ ذیل اشعار دیکھیں کہ مخاطب اور سامع کے دل میں کس قدر جوش پیدا کرنے والے ہیں۔

سارے عالم کو ہے تیری ہی جستجو  
جن و انس و ملک کو تری آرزو  
یاد میں تیری ہر ایک ہے سوبسو  
بن میں وحشی لگاتے ہیں ضرباتِ ہو  
اللہ، اللہ، اللہ، اللہ  
نغمہ سنجان گلشن میں چرچا تیرا  
چچھے ذکرِ حق کے ہیں صح و مسا  
اپنی اپنی چہک اپنی اپنی صدا  
سب کا مطلب ہے واحد کہ واحد ہے تو  
اللہ، اللہ، اللہ، اللہ  
جو ہے غافل تیرے ذکر سے ذوالجلال  
اس کی غفلت ہے اس پر و بال و نکال  
قریر غفلت سے ہم کو خدا یا نکال  
ہم ہوں ذاکر تیرے اور مذکورہ تو  
اللہ، اللہ، اللہ، اللہ  
وہ بھی تسبیح سے رکھتا ہے اشتغال  
جو نہیں رکھتا منہ اور لسانِ مقال  
پھر بھی گویاۓ تسبیح ہے اس کا حال  
اس کی حالِ زبان کہتی ہے تو ہی تو

ہنسانا نہیں ہوتا۔ وہ طنزیہ اسلوب میں نشتر چھو نے کا کام کرتا ہے اور قارئین کو اس کے پس پر دہ ایک پیغام دیتا ہے۔ طنزیہ ظرافت کی ایک اعلیٰ قسم ہے۔ لیکن فنکارانہ انداز میں اسے بر تناسب کے بس کی بات نہیں۔ طنز برائے تعمیر یا بلفظ دیگر صالح طنزگاری کیلئے بڑی ریاضت اور مشق کی ضرورت ہے۔ قرآن و حدیث میں بھی طنز و تعریض کے نمونے ملتے ہیں۔ مقصد فکر و عمل کی اصلاح ہو تو ادب میں طنزیہ اسلوب کا استعمال معیوب نہیں بلکہ محبوب اور مستحسن ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کو ”کاذب“ کہنے والوں سے خطاب کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں۔

صدق رب جب واجب ہے  
کذب محال اے خائب ہے  
جمع دو ضد کب جائز ہے  
عقل کہاں تیری غائب ہے  
اللہ تعالیٰ کی نعمتوں سے فائدہ اٹھانا اور اس کے کمالات کا انکار کرنا سراسر نادانی اور احسان فراموشی ہے۔ ایسے ہی احسان فراموش لوگوں سے آپ مخاطب ہیں اور ان پر طنز کا نشتر یوں برساتے ہیں۔  
اس کا کھائے او منکر  
اور غرائے او کافر  
کون ہے دیتا او غادر  
اس کے سوا مال او فاجر  
کون ہے۔۔۔۔۔

کلام مفتی عظیم کی فی حیثیت: اردو شعرو ادب کے اولین نقاد اور مشہور ادیب خواجہ الطاف حسین حاصلی کے بقول، ”شعر کی خوبی یہ ہے کہ سادہ ہو، جوش سے بھرا ہو اور اصلاحیت پر منی ہو“ (مقدمہ شعرو و شاعری، صفحہ ۷۷) (ایجوکیشنل بک ہاؤس علی گڑھ)

اس قاعدے کے تناظر میں جب ہم حضور مفتی عظیم ہند کی حمدیہ شاعری کا تحریک کرتے ہیں تو ہر شعر مذکورہ تینوں اوصاف کا حامل نظر آتا ہے اور آپ کی شاعری فکر و فن کے اعلیٰ مقام پر فائز دکھائی دیتی

استعمال کر کے اپنے کلام کو خوب سے خوب تر بنانے کی کامیاب کوشش کی ہے۔ صنائع وبدائع کی عطریزیاں اور جلوہ طرازیاں ذیل کے اشعار میں ملاحظہ فرمائیں۔

صنعتِ تضاد: اس صنعت کو ”طباق“ بھی کہتے ہیں۔

اصطلاح شعرا میں ”کلام میں دولفظ“ (یا ان سے زیادہ الفاظ) ایسے لانا جن کے معنوں میں ضد ہو۔ مثلاً

نہ آیا اور کچھ اس چرخ کو آیا تو یہ آیا

گھٹانا، وصل کی شب کا، بڑھانا

روز، ہجران کا۔ گھٹانا، بڑھانا، روز، شب اور وصل و ہجریہ ایسے الفاظ ہیں جن کے معانی میں تضاد ہے۔ اب کلامِ مفتی اعظم ہند میں اس صنعت کا استعمال دیکھیں۔

قرب و بقاء و وصل میں وہ

بعد و فراق و فصل میں وہ

فرض میں وہ ہے نفل میں وہ

اصل میں وہ ہے نقل میں وہ

آبادی میں ہے بن میں وہ

سر میں وہ ہے علن میں وہ

سب ہیں حادث وہ ہے قدیم

کوئی نہیں ہے اس کا ندیم

پیدا اس نے کئے ہیں خیم

اور اس نے بنائے لئیم

مذہب کلامی: کلام و اشعار کا دلیل و برہان پر مشتمل ہونا۔ یعنی دلیل اس طریقے سے لانا کہ اس سے نتیجہ بطور قیاس نکل سکے۔ (علم بدیع، صفحہ ۱۸) قرآن و حدیث سے ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ جھوٹ سے پاک ہے۔ آیت کریمہ ہے ”من اصدق منه قيلا“، کہ اللہ تعالیٰ سے بڑھ کر کس کا قول سچا۔ قرآن کی رو سے اللہ تعالیٰ کا صدق واجب ٹھہرا۔ تواب لا محالہ کذب اس کے حق میں محال ہوگا، کیونکہ اجتماع ضدِینِ محال و ناجائز ہے۔

اللہ، اللہ، اللہ، اللہ

ہے زبانِ جہاں حمدِ باری میں لال

دم کوئی حمد کا مارے کس کی مجال

تبا مکانِ ہم رکھتے ہیں قیل و قال

اس کو مقبول فرمائے رحمت سے تو

اللہ، اللہ، اللہ، اللہ

ان اشعار سے مخاطب کے دل میں سوز و گداز اور جوش پیدا ہوتا ہے اور کچھ دیر کیلئے ہی سہی وہ حمدِ الہی اور ذکرِ خداوندی میں مصروف ہو جاتا ہے۔ اور اسے اپنی غفلت کا احساس ہوتا ہے۔

حمدیہ شاعری کا بدیجی تحریک: شعرو شاعری کی خوبی اس کی فصاحت و بلاغت، سادگی اور سلاست پر منحصر ہے۔ صنائع وبدائع کی رعایت سے فصح و بلغ کلام اور حسین ہو جاتا ہے اور شعر کے حسن میں چارچاند لگ جاتا ہے۔ جس طرح جو ہری حضراتِ حسن انسانی میں اضافہ کرنے کیلئے قسم کے زیورات تیار کرتے ہیں اسی طرح ایک شاعر عروں کلام کو آراستہ کرنے کے لئے علم بدیع کا سہارا لیتا ہے تاکہ کلام کی خوب صورتی اور حسن میں خاطر خواہ اضافہ ہو سکے۔ علم بدیع یہ بلاغت کا ایک حصہ ہے۔ علم بدیع کو صنائع وبدائع بھی کہتے ہیں صنائع وبدائع، کلام کے لئے بمنزلہ لباس اور زیور کے ہیں۔ عمدہ کلام کو ان کی ضرورت نہیں ہوتی تا ہم قدرتی حسن پر ظاہری آرائش کا اضافہ ہو جائے تو حسن و دل کشی میں کئی گناہ اضافہ ہو جاتا ہے۔ علم بدیع کے دو شعبے ہیں (۱) صنائع لفظی (۲) صنائع معنوی۔ ایہام، تضاد، مراعات، الغیر، لف و نشر، مرتب و غیر مرتب تنسیق الصفات، تجاہل عارفانہ، تاکید الدزم بہایشہ المدح وغیرہ کا شمار صنائع معنوی میں ہوتا ہے جب کہ اشتھاق، تجھنیس، توشیح، تلمیح، رد العجز علی الصدر وغیرہ صنائع لفظی کے قبیل سے ہیں۔ تفصیل کے لئے علم بدیع از مولانا رشید احمد، مطبوعہ انجمن ترقی اردو، ملی اور مفتاحِ سخن، ازابر ارکت پور کا مطالعہ کریں۔

حضرور مفتی اعظم ہند نے اپنی حمدیہ شاعری میں صنائع وبدائع کا

فرد و واحد و تر و صمد  
جس کا والد ہے نہ ولد  
ذات و صفات میں بے حد و عد  
اس میں سورہ اخلاص کی طرف اشارہ ہے۔

تلمیح: وہ صنعت ہے کہ کوئی شعر دو یا دو سے زیادہ زبانوں میں کہا  
جائے اسے ”ذولسانین“ بھی کہتے ہیں اعلیٰ حضرت امام احمد رضا  
محمدث بریلوی کا یہ شعر صنعت تلمیح میں ہے

لم یا ت نظیر ک فی نظر مثل تو نہ شد پیدا جانا  
جگ راج کوتاج تو رے سرسو ہے تجھ کو شہ دوسرا جانا  
اس صنعت میں سرکار مفتی اعظم ہند حمد الہی میں یوں رطب اللسان  
ہے۔

لیس الہ ادی الہو  
کہتا ہے یہ ہر بن مو  
ستنا ہوں میں از ہر سو  
لیس سواک الہو  
انت الہ ادی انت الحق  
رنگ باطل اس سے فق

صنعت اشتقاق: شعر میں چند ایسے الفاظ لانا جو ایک ہی مادہ سے مشتق  
ہوں (علم بدیع، صفحہ ۲۸)

مرزا غالب کا شعر ہے  
اصل شہود و شاہد مشہود ایک ہے  
حیراں ہوں پھر مشاہدہ ہے کس حساب میں  
کلام مفتی اعظم ہند میں ”صنعت اشتقاق“ کا جلوہ ملاحظہ ہو،  
جو ہے غافل تیرے ذکر سے ذو الجلال  
اس کی غفلت ہے اس پر و بال و نکال  
قر غفلت سے ہم کو خدا یا نکال  
ہم ہوں ذاکر اور مذکور تو  
(باقیہ صفحہ ۱۱۱ پر ملاحظہ کریں)

یہ طریقہ استدلال متکلمین کے طریقے کے مطابق ہے، اس لئے اسے  
”مذہب کلامی“ کہتے ہیں۔ مفتی اعظم ہند کے اس شعر میں ”مذہب  
کلامی“ کا نامومنہ دیکھئے۔

صدقِ رب جب واجب ہے  
کذبِ محال اے خائب ہے  
جمعِ دو ضد کب جائز ہے  
عقل کہاں تری غائب ہے

تنسیق الصفات: ایک موصوف کے کئی اوصاف کو متواتر بیان کرنا۔

وہ ہے جواد عفو و عطوف  
ازلی ابدی ہے معروف  
قابض و باعث خالق ہے  
خافض و وارث رازق ہے

صنعتِ تلمیح: کلام میں کسی آیت، حدیث یا کسی مشہور واقعہ کی طرف  
اشارہ ہو۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا بریلوی کا یہ شعر ”صنعتِ تلمیح“ پر  
مشتمل ہے۔

حسن یوسف پہ کٹی مصر میں انکشت زنان  
سر کٹاتے ہیں تیرے نام پہ مردانِ عرب  
کلامِ نوری میں صنعتِ تلمیح کے جلوے ملاحظہ کریں۔  
جب سجدہ کا حکم ہوا  
سب نے کیا اس نے نہ کیا  
اور متکبر نے یہ بکا  
یہ مٹی میں انگارا

ان اشعار میں اس مشہور واقعہ کی طرف اشارہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ  
نے فرشتوں کو حکم دیا کہ آدم کو سجدہ کرو تو حکم الہی کی تتمیل میں سب  
سجدے میں گر پڑے اور ابلیس نے ان کا رکر دیا اور کٹ جھٹی شروع  
کر دی کہ ”خَلَقْتُنِي مِنْ نَارٍ وَ خَلَقْتُهُ مِنْ طِينٍ۔“ شعر میں اس  
آیت کی طرف بھی اشارہ ہے۔

اللہ ، اللہ و رب واحد

# حیات رسول میں پیار ہی پیار

از الحاج قاری مولانا سید محمد معز الدین قادری شاہ بھانپوری سجادہ نشین آستانہ عالیہ قادریہ بشیریہ نبی بستی قریشیان قادری گلی چندوی - یوپی

اگر یہ کہا جائے تو بیجانہ ہو گا کہ آپ سے قبل جتنے بھی انبیاء علیہم السلام تشریف لائے ان سب کو اس دوہا کا نقیب بنا کر بھیجا گیا ان کے علاوہ سینکڑوں وہ رہبرانِ قوم جنکے قلوب میں تعلیم حق قبول کرنے کی صلاحیت تھی ان میں سے اکثر شاہد توہہ ہیں جو دیگر ادیان باطلہ کے رہنمائی نے جاتے ہیں چنانچہ انہوں نے بھی محسن اعظم محمد رسول اللہ کی آمد کی پیشان گویاں کیں انہیں میں سے بدھ مذہب کے بانی گوتم بدھ کا نام سرفہرست کیا جا سکتا ہے۔ آپ نے اپنے شاگرد نندا کے ذریعہ پیغام پہنچایا کہ میرے جانے کے بعد وہ آئے گا جس کا لقب میزیر یا ہو گا۔ وہ دنیا کو سچائی سے بھر دے گا کون نہیں جانتا کہ میزیر یا کے معنی رحمت کے ہیں اور رحمت للعالمین سوائے جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اور کون ہو سکتا ہے۔

وما ارسلنک الا رحمة للعالمين کہہ کر اللہ تبارک و تعالیٰ نے آپ کو تمام دنیا کے لوگوں سے ممتاز فرمایا آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پوری دنیا کے لئے رحمت بنا کر بھیجے گئے اس کا کھلا ہوا ثبوت موجود ہے۔ میں صرف دو چار مثالیں دے کر اس کی وضاحت کروں گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے عرب کے لوگ بڑے جاہل تھے۔ وہ اپنی بڑی کو بہت ذلیل اور برا سمجھتے تھے۔ اس لئے ان کو پیدا ہوتے ہی ختم کر دیتے تھے اس حالت کو حالی نے نظم کیا ہے لکھتے ہیں۔

جو ہوتی تھی پیدا کسی گھر میں دختر تو خوفِ شماتت سے بے رحم مادر پھرے دیکھتی جب تھی شوہر کے تیور کہیں زندہ گاڑ آتی تھی اس کو جا کر وہ گود ایسی نفرت سے کرتی تھی خالی جنے سانپ جیسے کوئی جنے والی

آئیے ہم اور آپ سب ملکر اللہ تعالیٰ کے اس احسان عظیم کا شکر یہ ادا کریں جو اس نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دنیا میں بھیج کر فرمایا جب ہمارے ساتھ کوئی نیکی کرتا ہے تو ہم اس کے احسان مند ہوتے ہیں اور کوشش کرتے ہیں کہ اس کے احسان کا بدلہ چکائیں۔ اللہ نے دراصل تمام دنیا پر احسان فرمایا ہے اور ہم مسلمانوں پر خاص طور سے کیونکہ ہم کو اس برگزیدہ نبی کی امت میں پیدا کیا کہ جن کو اگر پیدا نہ کرنا مقصود نہ ہوتا تو آج نہ یہ زمین و آسمان ہوتے، نہ یہ چاند و سورج اور نہ ہم آپ، اسلئے آئیے ہم آپ سب مل کر اللہ کے برگزیدہ نبی جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر پاک سے اپنے قلب کو گرمائیں اور اس بات کا ثبوت دیں کہ ہم اس کے احسان کو جو اس نے ہم پر کیا ہے مانتے ہیں اور ہم اس کے احسان فراموش نہیں بلکہ اس کے شکر گزار بندے ہیں یہ بھی صدقہ ہے جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی مخلوق کو گمراہی سے بچانے کے لئے ہر قدم اور ہر زمان میں اپنے نبی بھیجے وہ سب آئے اور بڑی کھٹکیں گھٹکیوں میں آئے۔ سلام ہے ان سب پر لیکن اسے کیا کیجئے کہ جو آئے وہ جانے کے لئے ہی آئے۔ پھر ہمارے نبی آئے اور آنے ہی کیلئے آئے کیونکہ آپ کی شریعت نے سب اگلی پچھلی شریعتوں کو منسوخ کر دیا۔

یہی وجہ ہے کہ آپ خاتم النبیین ہیں اگر میں یہ کہوں کہ اس پوری کائنات عالم میں آپ دوہا کے مانند ہیں تو کچھ بیجانہ ہو گا۔ رب العزت نے اسی دوہا کی خاطر پوری دنیا کو بنایا اور سنوارا کسی فدائی نے سچ کہا ہے۔

بزمِ کونین نماش ہے تمہاری ساری حق نے یہ بزم تمہیں سے تو سنواری ساری سب نبی نور محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے ہوئے ہیں پیدا اسی دریا سے یہ نہیں ہوئیں جاری ساری

آپ کو پہوچنی وہ اتنی زیادہ تھی کہ اگر آپ ﷺ ان کے حق میں دعائے ہلاکت کرتے تو یقیناً پورے طائف شہر کی آبادی ہلاک و بر باد ہو جاتی جیسا کہ آپ سے پہلے بعض انبیائے کرام کی دعا سے ان کی پوری قومیں ہلاک ہو چکی تھیں۔ مگر چونکہ اللہ نے آپ کو دنیا میں سر اپا رحمت بنا کر بھیجا تھا اس لئے یہ کیسے ممکن تھا کہ آپ ان لوگوں کیلئے زحمت بن جاتے اسی تکلیف کے عالم میں آپ ﷺ اللہ سے کہتے ہوئے سنائی دیتے ہیں۔

دعا مانگی الہی قوم کو چشم بصیرت دے  
الہی رحم کر ان پر انہیں تو ہدایت دے  
الہی رحم کر کہار طائف کے مکینوں پر  
الہی پھول برسا پھروں والی زمینوں پر  
آپ نے اللہ سے جو کچھ فریاد کی اسے آپنے سا اس میں ہلاکت کا کہیں نام و نشان تک نہیں اس لئے یہ بات شانِ رحیمی کے خلاف تھی یہ اس لئے نہیں کہ آپ کمزور تھے بلکہ وہ دیکھو جرا یں امیں دست بستہ کھڑے ہیں آپ کے ساتھ ملائکہ کی فوج ہے اور دوسری طرف دیکھتے یہ ملک الجبال یعنی پہاڑوں کا فرشتہ حاضر ہے۔ آپ سے فرمان طلب کرتا ہے اور عرض کرتا ہے یا محمد ذالک لک اے محمد آپ کو پورا اختیار ہے حکم دیجئے پہاڑوں کو طائف والوں پر الٹ دوں۔ دیکھا آپنے پھر پھینئے والوں کا جواب دینے کیلئے آپ کو پہاڑوں پر اختیار دیا جا رہا ہے تو کیا آپ نے پہاڑوں کو ان پر الٹ دیا؟ اگر آپ چاہتے تو بڑی آسانی کے ساتھ طائف والوں سے بدھ لے لیتے لیکن اسی تاریخ نے جس نے نوح کے طوفان، عاد کی آندھی اور موسیٰ کے دربار کے واقعات کو محفوظ رکھا، اس نے ریکارڈ کیا کہ پہاڑ کے فرشتے سے فرمایا جا رہا ہے ”میں ما یوس نہیں ہوں کہ ان طائف والوں کی پشت سے ایسی نسلیں نکلیں جو اللہ کی ہی پوجا کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک اور ساتھی نہ مانیں۔“

(باقیہ صفحہ ۱۲۱، پر ملاحظہ کریں)

ہمارے پیارے نبی نے جاہل عربوں سے کہکشان کی یہ بڑی عادت چھڑا دی ان کو بتایا دیکھو اپنے لڑکے اور لڑکیوں کو ایک سماں سمجھو ان کو لکھا و اور پڑھا و اچھی اچھی باتیں بتاؤ جس سے بڑے ہو کر اللہ کی عبادت کریں اس کے نیک بندے بنیں۔ ذرا غور تو سمجھئے ہمارے نبی کریم ﷺ کی عمدہ تعلیم نے جاہل عربوں کے ہاتھ سے کتنے بچوں کی جانیں بچائیں کیا پھر بھی یہ بتانے کی ضرورت باقی رہتی ہے کہ آپ ﷺ بچوں کے لئے رحمت تھے اسی طرح آپ نہ صرف بچوں کی لئے بلکہ بوڑھے، جوان، مرد، عورت سب کیلئے رحمت تھے۔

ایک مرتبہ آپ لوگوں کو نیک باتیں بتانے کیلئے اور ان سے بڑی باتیں چھڑانے کیلئے طائف تشریف لے گئے۔ طائف مکہ سے ۷۰ میل مغرب میں ہے۔ آپ نے طائف پہنچکر لوگوں کے سامنے اللہ کی بتائی ہوئی سچی باتیں پیش کیں۔ بجائے اس کے کہ وہ اللہ کی بڑائی اور اس کے رسول ﷺ کی سچائی پر ایمان لے آتے انہوں نے آپ کو جھلایا۔ آپ ﷺ کے ساتھ برابر تاؤ کیا۔ آپ کی نرم اور محبت بھری باتوں کا جواب پھروں سے دیا اتنے پھر برسائے کہ آپ لہو لہان ہو گئے۔ گھٹنے چور ہو گئے۔ پنڈ لیاں زخمی ہو گئیں کپڑے خون سے لال ہو گئے آپ کے غلام زید تلاش کرتے ہوئے پہوچنے اور آپ کو سہارا دیکر اٹھایا اور آپ کے پیروں سے جب جو تیاں اتارنا چاہیں تو خون کی وجہ سے وہ تلوے کے ساتھ اس طرح چپک گئیں تھیں کہ ان کا چھڑانا دشوار تھا۔ یہاں پر یہ بات یاد رکھنے کے قابل ہے کہ سچی بات کہنے سے بعض دفعہ مصیبت جھیلنا پڑتی ہے۔ لیکن وہ مصیبت تھوڑے دنوں کیلئے ہوتی ہے۔ ہمارے آقا و مولیٰ تاجدار مدینہ سرکار دو عالم جناب محمد رسول اللہ ﷺ کو اچھی و سچی باتیں کہنے کی وجہ سے مشکلات کا سامنا کرنا پڑا۔ لیکن آخر میں جیت آپ ﷺ کی ہوئی کیونکہ آپ کو ستانے والے اپنے کئے پر شرمندہ ہوئے اور سب کے سب آپ پر ایمان لے آئے لیکن یہ سب بعد کی باتیں ہیں۔ اس وقت تو جو تکلیف طائف والوں کے ہاتھوں سے

# اعلیٰ حضرت امام احمد رضا اور ان کا عشق رسول

از: محمد فرمان رضا برکاتی، کلیہار

عشق صادق کا ہی نتیجہ ہے کہ نازک سے نازک موڑ پر بھی عشق صادق نے ۱۲۷۲ء مطابق ۱۲ جون ۱۸۵۶ء روز شنبہ بوقت ظہر بریلی شریف محلہ جسولی میں ہوئی۔ پیدائش نام محمد اور تاریخی نام المختار ہے جدا مجدد مولا نارضا علی خاں نے آپ کا اسم مبارک احمد رضا رکھا خود اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی ولادت کا سن ہجری اس آیت کریمہ سے نکلا ہے،

پیش نظر وہ نوبہار سجدے کو دل ہے بے قرار  
روکنے سر کو روکنے ہاں یہی تو امتحان ہے  
اے شوق دل یہ سجدہ گران کو روا نہیں  
اچھا وہ سجدہ کیجئے کہ سر کو خبر نہ ہو  
حضور سید المرسلین ﷺ سے امام احمد رضا کے عشق صادق کا ہی نتیجہ تھا کہ حضور سید المرسلین ﷺ نے آپ کو عالم بیداری میں اپنے دیدار پر انوار سے مشرف بھی فرمایا اور نواز نے کیلئے بوقت وصال امام احمد رضا کا بارگاہ نبوی میں انتظار بھی ہو رہا تھا۔

دیدار کا واقعہ یہ ہے: جب آپ دوسری مرتبہ ۱۳۷۲ء میں آقائے دو جہاں ﷺ کی بارگاہ میں حاضر ہوئے تو شوق دیدار کے ساتھ مواجهہ عالیہ میں درود شریف پڑھتے رہے اور انہیں امید تھی کہ سر کار دو عالم ﷺ ضرور میری عزت افزائی فرمائیں گے اور زیارت جمال جہاں آراء سے سرفراز فرمائیں گے لیکن پہلی شب تکمیل آرزو نہ ہوئی تو کچھ وارفیہ خاطر ہو کر پاس و حضرت کے عالم میں بے چین و بیقرار ہو کر بارگاہ رسالت آب ﷺ میں ایک کلام لکھنا شروع کیا جس کا مطلع یہ ہے۔

وہ سوئے لالہ زار پھرتے ہیں  
تیرے دن اے بہار پھرتے ہیں  
تقریباً پندرہ اشعار لکھنے کے بعد مقطع میں عاشق مصطفیٰ کا ناز ایک جلیل القدر ولی کامل کا عرفان پھر بے کسی محرومی عاجزی و انکساری کے ساتھ یوں اظہار کرتے ہوئے نظر آتے ہیں عرض کرتے ہیں

کوئی کیوں پوچھے تیری بات رضا  
تجھ سے کتے ہزار پھر تے ہیں  
مواجہہ شریف میں غزل کے یہ اشعار پڑھنے کے بعد موبد و منتظر بیٹھ

اعلیٰ حضرت کی ولادت بامساعت دس ۱۰ ارشوال المکرم ۱۲۷۲ء مطابق ۱۲ جون ۱۸۵۶ء روز شنبہ بوقت ظہر بریلی شریف محلہ جسولی میں ہوئی۔ پیدائش نام محمد اور تاریخی نام المختار ہے جدا مجدد مولا نارضا علی خاں نے آپ کا اسم مبارک احمد رضا رکھا خود اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی ولادت کا سن ہجری اس آیت کریمہ سے نکلا ہے،

اولئک کتب فی قلوبهم الایمان و ایدهم بروح منه (پارہ ۲۸ ررکو ع۳۳ آیت نمبر ۲۲ صفحہ ۵۲۶) یعنی یہ ہیں وہ لوگ جن کے دلوں میں اللہ تعالیٰ نے ایمان نقش فرمادیا ہے اور اپنی طرف کی روح سے ان کی مدد فرمائی ہے۔ اور واقعی یہ آیت مبارکہ امام احمد رضا خاں فاضل بریلوی رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر بھی صادق آتی ہے کہ آپ کے دل میں بھی ایمان نقش تھا اور آپ کو تائید یعنی بھی حاصل تھی جس کا زمانہ معرفت ہے، خود اعلیٰ حضرت کا ارشاد ہے کہ اگر میرے دل کے دو ٹکڑے کئے جائیں تو خدا کی قسم ایک پرکھا ہو گا اللہ الا اللہ تو دوسرے پر محمد رسول اللہ۔ اور امام احمد رضا فاضل بریلوی کا سچا عاشق رسول ہونا بالکل متحقق اور ناقابل انکار حقیقت ہے کیوں کہ مجدد اعظم امام احمد رضا فاضل بریلوی میں عاشق کی وہ تمام علامتیں پائی جاتی ہیں جو صاحب زرقانی نے بیان فرمائی ہیں وہ فرماتے ہیں۔ عاشق اپنے محبوب کا ذکر کثرت سے دائی طور پر اس طرح کرتے ہیں کہ نہ تو کبھی چھوڑتے ہیں اور نہ کبھی کوتا ہی کرتے ہیں اور حکماء کا اس پر اجماع ہے کہ محب محبوب کا کثرت سے ذکر کرتا ہے اور محبوب کا ذکر محبین کے دلوں پر ایسا غالب ہوتا ہے کہ نہ تو وہ اس کا بدل چاہتے ہیں اور نہ تو اس سے پھرنا اور اگر ان کا ذکر ان سے جدا ہو جائے تو ان کی زندگی تباہ ہو جائے اور وہ کسی چیز میں لذت و حلاوت نہیں پاتے جو ذکر محبوب میں پاتے ہیں۔ (زرقانی علی المواهب صفحہ ۳۱۲) اعلیٰ حضرت کی ذات مبارکہ میں عشق کی ان علامتوں کا جلوہ ان کے ان اشعار میں ملاحظہ فرمائیے وہ فرماتے ہیں۔

جان ہے عشق مصطفیٰ روز فزوں کرے خدا  
جس کو ہو درد کا مزہ ناز دوا اٹھائے کیوں

اور بوقت وصال بارگارہ نبوی میں آپ کے انتظار کا واقعہ یہ ہے کہ ملک شام میں ایک بزرگ نے خواب دیکھا کہ بہت ہی عالی شان در بارگا ہوا ہے بے شمار نورانی ہستیاں موجود ہیں اور ایک نورانی تخت ہے جس پر آقا نے دو جہاں سرور کون و مکاں مالک و انس و جاں حضور تاجدار عرب و عجم صلی اللہ علیہ وسلم جلوہ افروز ہیں پورے مجمع میں سناٹا چھایا ہوا ہے ایسا محسوس ہو رہا ہے کہ کسی آنے والے کا انتظار کیا جا رہا ہواں بزرگ نے سکوت توڑتے ہوئے عرض کیا، یا رسول اللہ میرے ماں باپ آپ پر قربان کس کا انتظار فرمایا جا رہا ہے؟ آقا نے سرور کو نین علیہ السلام نے اپنے لب مبارک کو جنبش دی لبؤں سے پھول جھٹنے لگے یوں ارشاد فرمایا ”ہمیں ہند کے احمد رضا کا انتظار ہے“ وہ بزرگ بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کون احمد رضا؟ آقا و مولیٰ پیارے مصطفیٰ علیہ السلام نے ارشاد فرمایا ہندوستان میں بریلی کے رہنے والے ہیں پھروہ بزرگ نیند سے بیدار ہو گئے امام اہلسنت کی غائبانہ عقیدت دل میں جذب ہو گئی اور اس خوش نصیب کی زیارت کا شوق دل میں موجود مار رہا تھا کہ یقیناً احمد رضا ہندی، کسی زبردست عاشق رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا نام ہے۔ اس کی زیارت کر کے عشق رسول کا کچھ صدقہ حاصل کرنا چاہئے چنانچہ وہ شامی بزرگ ملک شام سے بریلی شریف کی جانب روانہ ہو گئے۔

بریلی شریف پہنچ کر لوگوں سے اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ کی قیام گاہ کا پتا پوچھا تو لوگوں نے بتایا کہ اعلیٰ حضرت کا ۲۵ رصرف المظفر کو انتقال ہو گیا ہے۔

شامی بزرگ نے انتقال کا وقت دریافت کیا تو لوگوں نے بتایا کہ آپ کے وصال کے وقت دو پھر کے دو بجکراڑ تالیس منٹ (ہندوستان کے وقت کے مطابق) ہوئے تھے یہ سن کر وہ شامی بزرگ آبدیدہ ہو گئے کیونکہ جب انہوں نے خواب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا دیدار کیا تھا اور سر کارا قدس علیہ السلام نے بھرے مجمع میں ارشاد فرمایا تھا کہ ہمیں احمد رضا ہندی کا انتظار ہے“ وہ دن ۲۵ رصرف ہی کا دن تھا اور وقت بھی تقریباً وہی تھا اس وقت تعبیر نہ سمجھ سکے اب سمجھ میں آچکی تھی۔

جان ہے عشقِ مصطفیٰ روزِ فزوں کر خدا  
جس کو ہو درد کا مزہ ناز دوا اٹھائے کیوں  
(مقالات یوم رضا)

گئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کو عاشق زار کی وارثگی بھری حالت پر حرم آگیا قسمت جاگ آٹھی حجاب اٹھا اور عالم بیداری میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت اور جمال جہاں آراء کے دیدار سے شرف یا ب ہوئے اس لئے آپ اپنے آقا کی بارگاہ میں عرض کرتے ہیں

تو زندہ ہے واللہ تو زندہ ہے واللہ  
مرے چشمِ عالم سے چھپ جانے والے

اعلیٰ حضرت نے اس نعمت شریف میں اپنے آپ کو در رسول علیہ السلام کا کرتا کہا ہے لیکن عاشقان رضا یہاں آ کر جھجک محسوس کرتے ہیں بعض حضرات تو کتے کو تجھ سے شیدا ہزار پھر تے ہیں سے تبدیل کر کے پڑھتے ہیں اگرچہ امام کی بارگاہ میں یہ ان حضرات کا مکمال ادب و محبت ہے مگر عاشق اسی لفظ سے زیادہ خوش ہوتا ہے جو وہ اپنے محبوب کیلئے خود انتخاب کرے۔ پھر دوسری بات یہ کہ آپ کہاں کہاں ترمیم کریں گے۔ اعلیٰ حضرت نے تو حدائق بخشش میں متعدد مقامات پر اپنے آپ کیلئے لفظ سگ کا انتخاب فرمایا ہے جس میں آپ کی عقیدت و محبت عاجزی و انساری کا جلوہ نظر آتا ہے، چنانچہ آپ فرماتے ہیں۔

پارہ دل بھی نہ نکلا دل سے تھنے میں رضا

ان سگان کو سے اتنی جان پیاری واہ واہ

رضا کسی سگ طیبہ کے پاؤں بھی چوے

تو اور آہ کے اتنا دماغ لے کے چلے

خوف ہے سمع خراشی سگ طیبہ کا

ورنہ کیا یاد نہیں نالہ و افغان ہم کو

اعلیٰ حضرت قدس سرہ کی عقیدت ملاحظہ فرمائیں کہ محبوب خدا علیہ السلام کے سگان کو سے اپنی جان کا تھنہ و نذرانہ پیش کرنے کو تیار ہیں بلکہ یہ نذرانہ پیش نہ کر سکے تو کمال حضرت کا اظہار فرمایا بلکہ حضور سید عالم علیہ السلام کے نور سے سر کار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بھی آپ کی محبت کا یہ حال تھا کہ عرض کرتے ہیں۔

تجھ سے در در سے سگ اور سگ سے ہے مجھ کو نسبت

میری گردن میں بھی ہے دور کا ڈورا تیرا

اس نشانی کے جو سگ ہیں نہیں مارے جاتے

حشر تک میرے گلے میں رہے پٹھہ تیرا

## تقدیر و تدبیر کی شرعی حیثیت

از: انتخاب عارف صدیقی ابن القاء صدیقی سرائے کہنا امر وہ (یوں)

تعالیٰ عنہ ارشاد فرماتے ہیں۔ ”میں قضاۓ مبرم کو رد کر دیتا ہوں،“ اسی تقدیر کے بارے میں کسی شاعر نے کہا۔

نگاہ ولی میں وہ تاشیر دیکھی  
بدلتی ہزاروں کی تقدیر دیکھی  
کوئی اندازہ کر سکتا ہے ان کے زورِ بازو کا  
نگاہِ مردِ مومن سے بدل جاتی ہے تقدیر یہ  
مثال کے طور پر فرشتوں کے صحیفوں میں زید کی عمر ۶۰ برس  
تھی اس نے سرکشی و نافرمانی کی تو ۲۰ برس پہلے اس کی موت کا حکم آگیا  
یا اس نے نیکیاں کیں ۲۰ برس مزید زندگی کا حکم صادر فرمادیا گیا۔ یہ  
تقدیر میں تبدلیٰ ہوئی لیکن علم الہی اور لوحِ محفوظ میں وہی ۳۰ یا ۸۰  
برس تکھی ہوئی تھی اور اس کے مطابق ہوا۔ علمائے دین فرماتے ہیں  
قضا اور قدر کے مسائل عام عقولوں میں نہیں آسکتے ان میں بحث و  
مباحثہ اور زیادہ غور و فکر کرنا ہلاکت و گمراہی کا سبب ہے۔ روایات  
میں آتا ہے صحابہؓ کرام اس مسئلہ میں بحث کر رہے تھے نبی کریم ﷺ  
نے منع فرمایا۔ جب ان نفوس قدسیہ کو منع فرمادیا گیا تو ہم کس گنتی میں  
ہیں جو بحث کریں بس اتنا سمجھ لیجئے کہ رب کریم نے آدمی کو پھر کی  
طرح بے اختیار و مجبور نہیں پیدا کیا بلکہ اسے ایک طرح کا اختیار دیا  
ہے کہ وہ کوئی کام چاہے کرے چاہے نہ کرے اور اس کے ساتھ ہی  
عقل بھی دی ہے کہ اپنے بھلے برے اور نفع نقصان کو پہچان سکے اور  
اس کیلئے ہر قسم کے اسباب بھی مہیا کر دیئے ہیں جب بندہ کوئی کام  
کرنا چاہتا ہے اسی قسم کے اسباب اختیار کرتا ہے اسی بنا پر موآخذہ اور  
جز اوسرا ہے خلاصہ یہ ہے کہ اپنے آپ کو بالکل مجبور یا بالکل مختار سمجھنا  
گمراہی ہے۔ اولیائے کاملین فرماتے ہیں کہ انسان مجبور بھی ہے اور  
مختار بھی۔ مجبور اس لئے کہ رب کریم اپنی مشیت کے تحت اسے جس  
گھرانے میں چاہے پیدا کر دے، جو رنگ و روپ اور صلاحیتیں بلکہ

تقدیر کے لفظی معنی اندازہ کرنے اور اس اندازہ کے مطابق فیصلہ کر لینے کے ہے۔ شریعتِ مطہرہ میں ربِ کریم کے اس فیصلے کو تقدیر کہا گیا ہے جو اس کائنات و مخلوقات اور بطورِ خاص انسان کے بارے میں کر دیا ہے۔ ان تقدیری فیصلوں سے انسان چونکہ ناواقف ہیں اس لئے جو بھی پیش آئے اسے فیصلہ تقدیر کہتے ہیں۔ عقائد و ایمان میں ساتوں چیز تقدیر ہے اس پر ایمان لانا ہر مسلمان مرد و عورت پر فرض ہے اکابرین امت نے تقدیر کی تین قسمیں ارشاد فرمائی ہیں۔ جو یہ ہے۔

(۱) قضاۓ مبرم حقیقی (۲) قضاۓ معلق (۳) اور قضاۓ مبرم غیر حقیقی  
قضاۓ مبرم حقیقی لوحِ محفوظ میں تحریر ہے اور علم الہی میں کسی شے پر معلق نہیں اس کا بدلا نا ممکن ہے ربِ کریم کے اگر محبوب و مقرب بندے بھی اگر اتفاقاً اس بارے میں کچھ عرض کرنے لگیں۔ تو انہیں اس خیال سے واپس فرمادیا جاتا ہے۔ تقدیر کی دوسری قسم جسے قضاۓ معلق کہا جاتا ہے اس کا صحف ملائکہ میں کسی شے پر معلق ہونا ظاہر فرمادیا گیا ہے۔ اس تک اکثر اولیائے کاملین کی رسائی ہوتی ہے۔ ایسی ہی تقدیر کے بارے میں آقاؓ کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ”دعاؤں سے تقدیر بدل جاتی ہے،“ والدین کی خدمت اور بعض نیکیوں سے خیر و برکت کی طرف تبدل ہو جاتی ہے اور اسی طرح گناہ و ظلم اور والدین کی نافرمانی وغیرہ سے نقصان کی صرف تبدل ہو جاتی ہے۔ تقدیر کی تیسرا قسم کو قضاۓ مبرم غیر حقیقی کہا گیا ہے یہ صحف ملائکہ کے اعتبار سے مبرم ہے مگر علم الہی میں معلق ہے اس تک خاص اکابر کی رسائی ہوتی ہے نبی کریم علیہ الصلوٰۃ وسلام اور دیگر انبیاء علیہ السلام کے علاوہ مقرب و محبوب اولیاء کی توجہ اور پر خلوص دعاوں سے بھی یہ تبدل ہو جاتی ہے۔ تبدل نورانی، شہباز لامکانی شیخ محبی الدین عبد القادر جیلانی سرکار بِغداد سرکار بِغوث اعظم رضی اللہ

حضرت ابو خزامہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین نے عرض کیا یا رسول اللہ ہم جو منزہ پڑھتے ہیں کیا یہ چیزیں اللہ کریم کی قضاۓ وقدر کو بدل دیتی ہے آپ نے فرمایا یہ چیزیں بھی رب کریم کی قضاۓ وقدر سے ہیں۔

حضرت ابو ہریرہ فرماتے ہیں ہم لوگ تقدیر کے مسئلہ پر بحث کر رہے تھے آپ ﷺ تشریف لئے آئے آپ کے چہرہ اقدس پر غصے کے آثار ظاہر تھے۔ چہرہ اقدس سرخ گویا انار کے دانے آپ کے عارض اقدس پر نچوڑ دیئے گئے ہوں آپ ﷺ نے فرمایا کیا تم کو اسی کا کام دیا گیا ہے کیا میں تمہاری طرف ایسی چیز کے ساتھ بھیجا گیا ہوں؟ تم سے پہلے قویں ہلاک نہیں ہوئیں مگر جب کہ قضاۓ وقدر کے مسئلہ میں انہوں نے مباحثہ کیا میں تمہیں قسم دیتا ہوں اور مکر قسم دیتا ہوں کہ آئندہ اس مسئلہ میں بحث نہ کرنا۔ تقدیر برق ہے اس کا انکار کرنا گمراہی اور بدمذہ ہی ہے ہر مسلمان کو ایمان مفصل کے ذریعہ سچے دل سے اقرار کرنا ہوتا ہے ”وَ الْقَدْرُ خَيْرٌ وَ شَرٌ مِّنَ اللَّهِ تَعَالَى“ یعنی دنیا میں جو کچھ اچھا یا برا ہوتا ہے سب تقدیر (مشائے الہی) سے ہوتا ہے تقدیر کا انکار کرنے والا اہلسنت سے خارج ہے رب تعالیٰ نے ہر بھلائی و برائی اپنے علم ازیٰ کے موقف مقدر فرمادی جیسا ہونے والا تھا اور جو جیسا کرنے والا تھا اپنے علم ازیٰ سے جان کر لکھ دیا۔

جس طرح تقدیر کو بھول کر تدبیر پر پھولنا کفار کی خصلت ہے یونہی تدبیر کو عبیث و مطرو و فضول و مردود بتانا کھلی گمراہی یا سچے مجنوں کا کام ہے جس کی وجہ سے بے شمار آیات مبارکہ احادیث کریمہ سے اعراض اور انبیاء و ائمہ و صحابہ پر طعن و اعتراض لازم آتا ہے۔ غرض یہ تقدیر و تدبیر پر یقین رکھنا چاہئے اللہ کی بنائی ہوئی اسباب سے بھری اس دنیا میں اللہ واحد لا شریک کے پیدا کردہ اسباب کو مخوض رکھ کر قدم اٹھائے پھر دیکھ تقدیر و تدبیر کس طرح گلے ملتی ہے مزید تفصیلات کیلئے سرکار اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی علیہ الرحمہ کا تحریر کردہ رسالہ ”تقدیر و تدبیر“ کا مطالعہ کریں۔ اولیائے کاملین نے ارشاد فرمایا رب کریم نے ہر انسان کو اختیار دیا ہے کہ وہ ایک کام چاہے کرے یا نہ کرے اسی اختیار کی بناء پر یہی وبدی کی نسبت بندے کی طرف کی جاتی ہے

(باقیہ صفحہ ۲۲ / پر ملاحظہ کریں)

جو کچھ عطا کرنا چاہے عطا کر دے۔ اس پر چون و چر انہیں کی جا سکتی مختار اس لئے کہ چاہے اچھا کرے چاہے برا۔ اس دنیا میں اس پر اللہ کی طرف سے کوئی روک نہیں (مانع نہ شرعیہ البتہ ہے)۔ آخرت میں البتہ جواب دہی کرنی ہوگی۔ کیونکہ جو کچھ کیا وہ اپنے اختیار سے وہ مال و دولت، رزق جو اللہ تبارک و تعالیٰ نے اسے دنیا میں آنے کے پہلے ہی بخش دیا ہے محنت اور تدبیر کر کے حاصل کرے۔ خواہ سب کا سب یا اپنی محنت کے لحاظ سے اس کا ایک حصہ اس پر بھی کوئی روک نہیں۔ وہ باقیں جن کے لئے وہ مجبور ہے اللہ تعالیٰ کی طرف سے طے شدہ ہیں اور وہ باقیں جن پر اسے مختاری حاصل ہے اللہ عز و جل کے علم میں ہیں اور اسی کی طرف سے ہیں اور وہ جانتا ہے کہ انسان اپنے اختیار سے کام کر کے کیا کرے گا اور کیا نہ کرے گا لہذا اس نے یہ تمام باقیں لکھ دی ہیں۔ یہی تقدیر ہے اور تقدیر پر ایمان رکھنا فرض ہے لیکن اس کی کیفیات پر بحث کرنا منع ہے۔ قضاۓ وقدر کا اعتقاد شعب ایمان میں ہے کتاب و سنت اور اجماع امت اس پر شاہد عدل ہیں۔ فرقہ قدریہ اس کا منکر ہے۔ جو فرمان نبی ہے کہ اس امت کے مجوہ ہیں ”القدریہ مجوس هذه الامة“

تذکرہ تقدیر از روئے احادیث: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ کریم نے آسمان و زمین کی تخلیق سے ۵۰۰ ہزار برس قبل مخلوقات کی تقدیروں کو لکھا۔ یعنی لوح محفوظ پر ثبت فرمادیا۔ حضرت عباس بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا سب سے پہلے جو چیز رب کریم نے پیدا کی وہ قلم ہے رب تعالیٰ نے قلم کو حکم دیا لکھ قلم نے عرض کیا کیا لکھوں، فرمایا تقدیر یوں قلم نے لکھا جو کچھ ہونے والا تھا اور جو کچھ ہو چکا تھا۔ ملا علی قاری حنفی علیہ الرحمہ اس حدیث مبارکہ کی شرح میں فرماتے ہیں ”قلم کی اولیت اضافی ہے اور حقيقة نورِ محمدی ﷺ ہے“، حضرت مطر بن عکام رضی اللہ عنہ سے مروی ہے نبی کریم ﷺ نے فرمایا جب رب کریم کسی شخص کی موت کسی زمین پر مقدر کر دیتا ہے تو اس زمین کی طرف اس کی حاجت کر دیتا ہے۔

# امام احمد رضا اور خانقاہوں کا تحفظ

مولانا مازل حسین رضوی منظری متعلم تخصص فی الفقه سال اول جامعہ رضویہ منظر اسلام بریلی شریف

میتیں ماننا، اس پر غلاف ڈلنا، اس کے ارد گرد روشنی کرنا، فرش بچھانا، پانی پلانا، جو اس قسم کی باتیں کرے اس پر شرک ثابت ہے، اسی طرح کہیں پر گنبد کو توڑنے کی تیاری کی یہاں تک کہ گنبد خضری کو منہدم کرنے کی آواز اٹھائی گئی خانقاہی نظام کو تہہ و بالا کرنے کی کوششیں شدت سے جاری تھیں ایسے پرفتن دور میں کوئی خانقاہوں کا محافظ نظر نہیں آرہا تھا سب کے قلم غیر متحرک تھے دنیا والوں کے ڈرخوف کی وجہ یا اقتدار و منصب کے سبب زبانوں پر قفل لگا ہوا تھا ایسے پرفتن دور میں اللہ نے امام احمد رضا فاضل بریلوی کو پیدا فرمایا آپ نے قلم اٹھا کر دنیا کی خانقاہوں پر احسان فرمایا اور خانقاہوں کے تحفظ کی خاطر بدمذہ ہوں کا رد بلیغ فرمایا قرآن و حدیث اور کتب سلف صالحین کے حوالوں سے ان کے تمام اعتراضات کا ایسا جواب دیا کہ جواب الجواب لکھنے کا تصور بھی نہ کر سکے۔ آپ نے علمائے دیوبند کے تمام شبہات کا جواب دینے کے ساتھ ساتھ بزرگان دین کے مزارات کی عظمت اور شان و وقت میں جو کتابیں تصنیف فرمائیں، جو اقوال پیش فرمائے اور جو فتاویٰ دئے ان کا مطالعہ کرتے وقت ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ہم علم کے بحراز خار میں غوطہ زن ہیں اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل کتابیں ثبوت کے طور پر پیش کی جاسکتی ہیں۔

(۱) بریق المنار بشموع المزار (۲) طوال النور فی حکم السراج علی القبور (۳) جمل النور فی نہی النساء عن زیارتة القبور (۴) الامر با حترام المقابر (۵) حلاک الوہابیین علی توہین قبور المسلمين

ان تمام کتب میں اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جو خانقاہی نظام کی حفاظت کی ہے اسکی نظیر نہیں ملتی کوئی بھی خانقاہوں کا حمایتی نہیں تھا سب کے قلم طاقوں کی زینت بنے ہوئے تھے زبانیں مغلل ہو چکی تھیں ایسے پرفتن دور میں آپ نے سب کا جواب دیا چنانچہ جب کسی

جب جب عظمت اولیاء و انبیاء کو پامال کرنے کی کوشش کی گئی، ان کی محبوتوں کو لوگوں کے دلوں سے نکالنے کی کوشش کی گئی، طرح طرح کے فتنوں نے جنم لیا تب تب اللہ نے اپنے چندہ بندوں کو لوگوں کی رہنمائی کیلئے مبعوث فرمایا تاکہ ان فتنوں کا سد باب ہو سکے انہیں فتنوں میں سے فرقہ نجد یہ وہابیہ اور دیوبندیہ بھی ہے جس نے تنقیص انبیاء و اولیاء کے تعلق سے عقائد فاسدہ باطلہ کی تشهیر کے ساتھ ساتھ انبیاء و اولیاء کے ساتھ والہانہ عقیدت و محبت رکھنے والے مومنوں پر طلب استعانت اور استغاثہ کی بنیاد پر شرک کے فتنوں کی بھرمار کر دی۔ ابتدائے اسلام سے جو اعتقادات مستحب و مندوب (مشروع) تھے اور صدیوں سے جن پر عمل صالحین امت اور علمائے ملت کرتے آرہے تھے ان تمام افعال مسحتہ کو فرقہ وہابیہ نے شرک قرار دیا چنانچہ مشہور امام وہابیہ مولوی اسماعیل دہلوی نے اپنی رسوائے زمانہ کتاب تقویۃ الایمان صفحہ ۲۳ پر لکھا، عالم میں تصرف کرنا، اقبال و امداد، دنیوی مرادیں پوری کرنا، حاجت برنا، مصیبت میں دستگیری کرنا، برے وقت میں اعانت یہ سب اللہ کی شان ہے کسی نبی، ولی شہید، بھوت پری کی یہ شان نہیں جو شخص کسی کا ایسا تصرف ثابت کرے اس سے مرادیں مانگے اس امید پر اس کی نذر و نیاز کرے اس کو مصیبت کے وقت پکارے وہ مشرک ہے۔ معاذ اللہ اسی فرقہ نے مزارات صحابہ و مزارات ازواج مطہرات اہل بیت اطہار کو مٹانے میں کوئی کسر باقی نہ رکھی، اللہ والوں کے مزارات سے روکنے کی کوشش کی چنانچہ فرقہ وہابیہ کے امام مولوی رشید احمد گنگوہی نے فتویٰ دیا کہ بالاتفاق قبور سے اس طور پر دعا کرنا کہ صاحب قبر میرا کام کر دے تو یہ حرام و شرک بالاتفاق (فتاویٰ رشید یہ صفحہ ۱۱۱ را ایسا ہی مولوی اسماعیل دہلوی نے تقویۃ الایمان میں ایک مقام پر لکھا وہاں

ولا تصرفوا ان الله لا يحب المسرفين اور مسلمانوں کو نفع پہچانا بلا شبه محبوب شارع ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں استطاع منکم ان یعنی اخاہ فلینفعہ رواہ مسلم عن جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہما اور معلمات دینی کی تعظیم قطعاً مطلوب ہے قال الله تعالیٰ و من يعظ من شعائر الله فانها من تقوی القلوب و من يعظ حرمت الله فهو خير له عنه ربه کسی ولی اللہ کا مزار ہو یا محققین علماء سے کسی عالم کا ہو وہاں شمعیں روشن کریں ان کی روح کی تعظیم کے لئے تاکہ لوگ جانیں کہ یہ کسی ولی اللہ کا مزار ہے۔ اور صاحب مزار سے تبرک حاصل کریں دعا مانگیں کہ دعا مقبول ہو یا امر جائز ہے جب کسی فائدے کیلئے ہو ہرگز منع نہیں شمع روشن کرنا اس لئے کہ روشنی دلیل اعتناء، دلیل تعظیم ہے تعظیم اہل اللہ دلیل ایمان موجب حرج ہے اسی طرح اولیاء و علمائے کرام کے مزارات پر عمارتیں بنانا مباح قرار دیا سلف و خلاف علماء عظام نے اسے جائز رکھا ہے (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۱۲۲) اور فرمایا قبور اولیائے کرام و عباد اللہ صالحین بلکہ عام مقابر مونین ضرور مستحق ادب و تکریم ہیں لہذا ان پر بیٹھنا منوع چلنا منوع پاؤں رکھنا منوع یہاں تک ان سے تکلیف لگانا منوع (احکام شریعت صفحہ ۲۸ جلد اول) عورتوں کے متعلق تحریر فرمایا جب کسی نے سوال کیا ”کہ عورتوں کا مزارات پر جانا کیسا ہے؟ آپ نے فرمایا عورتوں کو مزارات اولیاء اور عام مقابر پر جانے کی ممانعت ہے کہ سرکار نے فرمایا عن الله تعالیٰ زائرات القبور اللہ کی لعنت ان عورتوں پر جو قبروں پر جاتی ہیں،“ جب سوال کیا قوالي جو عرسوں میں ہوتی ہیں مزامیر کے ساتھ ہوتی ہیں بزرگ لوگ اس میں شریک ہوتے ہیں یہ فعل ان کا کیسا ہے؟ ”خالی قوالي جائز ہیں، مزامیر حرام ہے زیادہ غلواب متنسبان سلسلہ چشتیہ کو ہے حضرت سلطان المشائخ محبوب الہی فرماتے ہیں فوائد الغواد میں ”مزامیر حرام است“ اور شریف الملہ و اشرف الدین یحییٰ منیری نے مزامیر کو زنا سے تعبیر کیا ہے۔ ایسے پیروں کا یہ فعل خلاف شرع ہے ایسے لوگوں سے بیعت بھی صحیح نہیں، ان جوابات کے ساتھ ساتھ اعلیٰ حضرت نے مزارات پر آنے والے زائرین کو فاتحہ پڑھنے، سلام پیش کرنے۔

(باقیہ صفحہ ۱۲۱، پر ملاحظہ کریں)

نے استفتاء کیا پیر و مرشد کے مزار کا طواف کرنا اور مزاروں کی چوکھت کو چومنا بوسہ دینا، آنکھوں سے لگانا مزار سے الٹے پاؤں پیچھے ہٹ کے ہاتھ باندھے ہوئے واپس آنا جائز ہے یا نہیں جواب عطا فرمایا ”مزار کا طواف بہ نیت تعظیم کیا جائے ناجائز ہے تعظیم بالطواف مخصوص بخانہ کعبہ ہے مزار کو بوسہ نہ دینا چاہئے علماء اس میں مختلف ہیں بچنا بہتر ہے اور اس میں ادب زیادہ ہے آستانہ بوسی میں کوئی حرج نہیں آنکھوں سے لگانا بھی جائز ہے کہ اس سے شرع میں ممانعت نہیں آتی اور جس چیز کو شرع نے منع نہیں کیا وہ منع نہیں ہاتھ باندھے الٹے پاؤں واپس آنا ایک طرح ادب ہے جس ادب سے شرع نے منع نہیں فرمایا اس میں حرج نہیں ہاں اگر اس میں اپنی یادوں سروں کی ایذا کا اندیشہ ہو تو اس سے احتراز کرنا چاہئے (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۸) اسی طرح کسی نے استفتاء کیا کہ کسی اولیاء اللہ شہید رحمۃ اللہ علیہما کے مزار پر بھول ڈالنا یا کپڑے کی چادر ملت مان کر چڑھانا جائز ہے یا نہیں جواب تحریر فرمایا یہ منت کوئی شرعی نہیں ہاں بھول چڑھانا حسن ہے اور قبور اولیائے کرام قدسنا اللہ باسرارہم پر بقصد تبریک ڈالنا مسیحی ہے قال الله تعالیٰ ذالک ان یعرفن فلا یؤذین امام عارف باللہ عبد الغنی نابلسی قدس سرہ نے کشف النور عن اصحاب القبور میں اس کی تصریح فرمائی ہے علامہ شامی نے عقود ریہ میں اسے نقل کیا ہے اور مقرر رکھا ہے (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۹۸) ایسا ہی جب سوال کیا گیا کہ ”چراغ جلانا مزارات اولیائے کرام پر اور روشنی کرنا بزرگان دین کی قبور پر جائز ہے یا ناجائز اور چادریں چڑھانا بزرگوں کی زیارتیں پر مع بالجہ کے جیسا کہ آج کل فی زمانہ دستور ہے کہ ہر جمارات کو چراغ جلاتے ہیں چادریں رنگیں سبز سرخ مع بالجہ کے لاتے ہیں اور چڑھاتے ہیں اور جو اشیاء کہ شیرینی یا چاول وغیرہ لاتے ہیں ان کی قبروں پر رکھ دیتے ہیں پس از روئے شرع قرآن و حدیث درست ہے یا نہیں“ بینو و توجروا آپ اس کا جواب عطا فرماتے ہیں ”اصل یہ ہے کہ اعمال کا مدار نیت پر ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا انما الاعمال بالنيات اور جو کام دینی فائدے اور دینیوں نفع جائز دونوں سے خالی ہو عبیث ہے اور عبیث مکروہ ہے اس میں مال صرف کرنا اسraf ہے اور اسraf حرام ہے قال الله تعالیٰ

# شقق اور صحیح۔ ایک تحقیقی جائزہ

از: مفتی رفیق الاسلام جامعہ شکوریہ بلہور کا نپور

مسئلہ آیا تھا جس میں گرمی کے کچھ ایام میں وقت عشاء کے بارے میں سوال تھا آج کی برق رفتار سواریوں کی وجہ سے کرہ زمین چھوٹا نظر آرہا ہے انٹرنیٹ کے انقلاب نے اسے اٹھا کر ہتھیلی پر رکھ دیا ہے اسی جہاں نمائی کا نتیجہ ہے کہ جدید مسائل کے انبار میں لوگ ان میں اپنی اپنی طبع آزمائی بھی کر رہے ہیں بالخصوص علمائے اہلسنت کی جانفشنی قابل تحسین ہے۔ ترقی کی عینک سے اوج ثریا کو دیکھنے والوں کی بھی رہنمائی انہیں حضرات کی ذمہ داری ہے۔ اگرچہ ان کی آنکھوں پر ترقی کا یہ چشمہ نہیں ہے۔ لیکن شریعت مطہرہ کی روشنی اور ان کی قلبی پاکیزگی کی بینائی پر باطل اذہان موحیرت ہیں اس لئے کہ اسلام جیسے مقدس دین پر نہ ملک کی سرحدیں اثر انداز ہیں اور نہ حوادث زمانے کا اس کو کوئی خطرہ ہے کہ اس کا ہر ایک قانون ہر ایک ضابطہ حقیقت کا آئینہ دار ہے۔ ان میں ضعف یا پھر ان پر ایراد نقض قلت تأمل یا پھر علت قلب کی پیداوار ہے۔ شعبہ ہائے زندگی کا ہر ایک پہلو اور روئے زمین کا ہر ایک گوشہ اس کی ضیاباری سے روشن اور تابنا کے لہذا ہم ان سوالوں کو بایں نظر بھی دیکھ سکتے ہیں کہ جب دائرہ اول اسموں دائرہ افق اور دائرہ نصف النہار ہماری نظروں میں بالکل ممیز ہیں تو ظاہر ہے کہ دائرہ نصف النہار کا مرور باقی دونوں دوائر کے اقطاب اربعہ سے ہے جو معدل سے ان کے بعد ترین نقاط اربعہ ہیں ان میں سے ایک نقطہ "سمت الراس" دوسرا "نقطہ سمت القدم" ہے باقی دونوں میں سے جو قطب شمالی سے قریب تر ہے وہ نقطہ شمال اس کے مقابلہ میں نقطہ سمت الراس سے قریب تر ہو وہ بالائے افقِ حقیقی ہو گا ورنہ زیریں افق قرار پائیگا۔ ہمارے نصف النہار نے دائرہ افق کو مشرقی اور مغربی دو برابر قوس پر تقسیم کر دیا ہے۔ جبکہ یہ خود بھی اس سے دو برابر حصوں میں منقسم ہو گیا ہے۔ وہ حصہ جو نقطہ سمت الراس

ہمارے مدرسہ کے باوقار اساتذہ کے درمیان صحیح صادق اور وقت مغرب کے موضع پر گفتگو ہو رہی تھی۔ وہ علاقے زیر بحث تھے جو عرض بلد کے لحاظ سے مقامات بعیدہ پر واقع ہیں بالخصوص لندن پر سب کی نگاہیں مرکوز تھیں توجہ کا محور جوں کا مہینہ تھا وہاں کے باشندوں کے مطابق شفق ابیض غروب بھی نہیں ہوتا ہے کہ صحیح طلوع کر آتی ہے۔ عشاء کا وقت ملتا ہی نہیں۔ شفق مغرب اسی کو وقت مغرب بتا رہا ہے جبکہ شفق مشرق اسی کو وقت فجر بتا رہا ہے۔ عام مسلمان تشویش میں مبتلا ہیں پھر وقت عشاء کی قضا پڑھیں یا ترک کریں۔ ادا کی تو گنجائش ہی نہیں درمیان مباحثہ ان لوگوں نے تین سوالات مرتب کئے جو بالترتیب مندرجہ ذیل میں

(۱) جن خطوں میں غروب آفتاب کے ساتھ ہی صحیح ہو جاتی ہے یا جہاں غروب شفق احر کے بعد ایک دو منٹ یا اس سے بھی کم وقفو سے صحیح ہو جاتی ہے وہاں عشاء کی کیا صورت ہو گی کہ عشاء کا وقت حنفی وہاں ملا ہی نہیں۔

(۲) طلوع صحیح صادق کے بعد عشاء پڑھی جائے تو فجر کی نماز سے پہلے پڑھی جائے یا فجر کی نماز کے بعد

(۳) چونکہ ان ایام میں شفق ابیض اور صحیح صادق ایک دوسرے سے مل جاتے ہیں لہذا وقت کے اعتبار سے ان میں تمیز کی صورت کیا ہو گی؟

یقیناً یہ بڑے اہم سوالات ہیں باوقار علمائے اہلسنت و عما مددین ملت سے اطمینان بخش جواب کی امید ہے پھر بھی ہمارے اسلاف نے چونکہ رائے زنی کی آزادی دی ہے اسی لئے میں نے بھی اپنی رائے کو تحریری شکل دینے کی کوشش کی اور نقوش کے لبادے میں اپنے خیالات کا اظہار کیا۔

مشانخ کرام کے پاس "بلغاریہ" سے اسی طرح کا ایک

جاتا ہے اور سرخی میں بھی پھیکا پن آتا جاتا ہے پھر ایک بعد ایسا آتا ہے کہ یہ سرخی سپیدی میں تبدیل ہو جاتی ہے اور یہ اٹھارہ درجہ کے انحطاط تک قائم رہتی ہے اسی کا نام جانب شرق صبح صادق اور جانب غرب شفق ابیض ہے یہی بعد اگر بالائے افق ہو تو یہ سرخی جانب شرق دن کے اجائے میں ضم ہو جائے گی اور جانب غرب ہو تو دن کے اجائے سے یہ نمودار ہو گی اس سے صاف ظاہر ہے کہ افق سے قرب یا بعد کی وجہ سے آفتاب کی کرنوں پر تین طرح کے عوارض پائے گئے اور امتداد زمانہ کے ساتھ جانب مغرب انحطاطی بعد میں تزاید ہو گا جبکہ جانب مشرق اسی میں تناقض ہو گا۔ جانب غرب انہیں حالتوں کو بالترتیب، شفق احر شفق ابیض مستطیل شفق ابیض مستطیل کہا جاتا ہے چار کتابوں کے حوالے سے حضور اعلیٰ حضرت نے یہ عبارت نقل فرمائی۔ ”البیاض لا یذهب الاقرب من ثلث اللیل“، اس پر مزید سرکار اعلیٰ حضرت کا ارشاد ہے ”یہ وہی سپیدی مستطیل ہے جسے وہ اپنے ملک میں ”تهائی رات کے قریب تک رہتی ہے“۔ فرماتے ہیں (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۶۲۶)

یہاں تو بیاض مستطیل آخر میں پایا گیا اس کے برعکس مشرق میں تینوں حالتوں کے تغیر میں یہی سب سے پہلے پایا جائے گا۔ اس لئے کہ یہاں امتداد زمانہ کے ساتھ بعد میں تناقض ہے جبکہ لیلی غربی میں تزاید تھا اسی بیاض کو ”جانب شرق صبح کاذب“ کہا گیا۔ بعض حضرات نے اس کی وجہ تسمیہ یہ بتائی کہ ”یعقبہ ظلمة فالا فق یکذبہ اس پر سرکار اعلیٰ حضرت فرماتے ہیں“ (یعنی اس کے عقب میں ظلمت ہوتی ہے تو یہ سپیدی کہہ رہی ہے کہ صبح ہو گئی مگر افق اس کی تکذیب کرتی ہے۔ لہذا اسے صبح کاذب کہتے ہیں اس کے معنی بعض علمائے زمانہ قریب نے یہ سمجھ لئے کہ صبح کاذب کی سپیدی جا کر اس کے بعد انہیں اہو جاتا ہے پھر صبح صادق نکلتی ہے، حالانکہ یہ محض باطل یہی صبح کاذب کی سپیدی جہاں شروع ہوتی ہے۔ وہ اخیر تک بڑھتی ہی جاتی ہے۔ ہرگز غروب آفتاب تک وہاں تاریکی نہیں آتی۔ (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۶۲۳)

جانب مغرب غروب نہش کے بعد پہلے اجائے میں سرخی تھی کچھ دیر بعد صرف اجالارہ گیا تھا سرخی غالب ہو گئی تھی پھر کچھ دیر

پر گزر اقوس نہاری ہے اس کے مقابلہ میں نقطہ سمت القدم سے مار قوس لیلی ہے ان دونوں دائروں نے ملکر دائرہ یومیہ کو بھی چار حصوں میں منقسم کر دیا ہے۔ شرقی نہاری۔ غربی نہاری۔ غربی لیلی، شرقی لیلی اس کی چار قوسمیں ہیں آفتاب جب تک شرقی نہاری میں ہے تو یہ وقت پنجوقتہ نمازوں میں سے کسی کا ظرف نہیں ہے۔ غربی نہاری میں ظہر اور عصر ہیں لیلی غربی میں وقت مغرب جبکہ لیلی شرقی میں وقت فجر دونوں کا وقت برابر قرب افق میں۔ وقت مغرب غربی افق سے قریب۔ وقت فجر شرقی افق سے قریب۔ امتداد دونوں میں برابر۔ وقت عشاء لیلی غربی سے لیلی شرقی تک جس سے وقت مغرب اور وقت فجر مستثنی ہیں۔ قابل توجہ یہ بھی ہے کہ نصف النہار کی قوس نہاری شرعاً قوس لیلی سے بڑی ہو گی اس لئے کہ شریعت میں اعتبار افق حسی بالمعنى الثانی کا ہے ذکر نہ کہ افق حیقیقی کا۔ حضور اعلیٰ حضرت رضوان اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں۔ ”افق حیقیقی پر انطباق مرکز نہش جانب مغرب سے۔ اسی پر انطباق مرکز جانب مشرق تک شب نجومی ہے۔ اور افق حسی بالمعنى الثانی سے تجاوز کنارہ آخرین نہش جانب مغرب سے اسی افق سے ارتفاع کنارہ اولین نہش جانب شرق تک شب عربی ہے اس کی تخلیل میں دونوں جانب کے دو قائق انسار بھی شب نجومی سے ساقط کئے جاتے ہیں۔ اور افق حسی مذکورے تجاوز کنارہ آخرین نہش سے طلوع فجر صادق تک شب شرعی ہے۔ تخلیل فجر میں بھی جانب طلوع نہش کے کہ دو قائق انسار وقت باقی سے مستثنی میں۔ (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۶۱۹) یہاں دائرہ یومیہ کی وضاحت کے ساتھ شب کے بارے میں تین اصطلاحیں موجود ہیں) یہ صرف نزاع لفظی نہیں بلکہ حقیقت میں تینوں کے تحقق جدا ہیں اور شرعاً مطہرہ میں افق حسی بالمعنى الثانی کا اعتبار ہے۔ جبکہ اہل نجوم نے افق حیقیقی کا اعتبار کیا ہے اس کے علاوہ نصف قطر نہش اور انسار شعاع بصری میں بھی ہمارا نجومیوں سے اختلاف ہے۔ ان اصول وضوابط کے مدنظر مدارج آفتاب پر نظر ڈالیں تو مزید اور بھی کچھ اکشافات رونما ہوتے ہیں۔ سورج جب افق پر ہو یعنی افق حسی مذکور پر مرکز نہش کا انطباق ہو تو وہ بالکل سرخ دہنی ہوئی آگ کا ایک گولانظر آئے گا لیکن جیسے جیسے افق سے بعد بڑھتا جاتا ہے شعاع بصری کے سامنے کی مسافت میں تناقض ہوتا

تشکیک ہے پھر اس کا استطار یا تو گھٹتا جائے گا اور بیاض میں شدت آتی جائے گی یہاں تک کہ اس کی صورت مستطیل اور بالکل سفید ہو جائے گی لیکن اس کیلئے وقت درکار ہے دو منٹ یا اس سے کم میں یہ صورت نہیں آسکتی ہے۔ اس قلیل وقت کے فاصلہ پر جو یہ اجالانظر آیا یہ مائل بسرخ ہو گا لہذا یہ سرخی اگر ضعف کی طرف مائل ہو گی تو وقت مغرب ہے اور اگر شدت کی طرف مائل ہے تو وقت فجر جبکہ ضعف اور شدت کی حد اتصال یہاں نصف النہار کی قوس لیلی ہے لہذا یہاں وقت عشاء نہیں پایا جائے گا۔ اور اس کا حکم وہی ہے جو مسئلہ بلغاریہ میں ہے۔

اس مسئلہ کا وہ پہلو بھی سامنے آیا کہ نقطہ شمال سے مشرق کو اگر متصل اس اجائے کا کچھ حصہ نظر آجائے تو اس کو طلوع صبح مانا صبح نہ ہو گا۔ بلکہ اس کے مجموعی حالات کے تغیر پر نظر کھی جائے گی۔ جب تک کہ نصف سے زائد اجالا افق بلد کی قوس شرقی پر نہیں آ جاتا ہے اس کو وقت فجر نہیں کہا جائے گا۔ اس کی تائید اس حدیث پاک سے بھی ہو رہی ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ نے اپنے دونوں دست نبوت کو ملا کر پھیلا دیا تھا جبکہ رخ انور مشرق کو تھا۔ رخ انور سے صبح صادق کیلئے جہت افق مشرق بتایا جبکہ دست نبوت کو پھیلا کر شمال و جنوب کو اس کے استطار کی تعلیم فرمائی۔ ان جگہوں کے مذکورہ ایام میں جب تک آفتاب غایت انحطاط میں نہیں آتا ہے تو اجائے کا اکثر حصہ نقطہ شمال سے مغرب میں ہو گا اس کی چوڑائی اب نقطہ شمال سے جنوب کو ضرور ہے لیکن افق شرقی پر نہیں بلکہ افق مغرب پر ہے پھر اس کو طلوع صبح کہنا کسی طرح مناسب نہ ہو گا۔ اور اگر آفتاب غایت انحطاط میں ہو تو اجائے کا استطار شرق سے غرب کو ہو گا نہ کہ شمال سے جنوب کو لہذا اس کو بھی صبح صادق نہیں کہہ سکتے ہاں نصف سے زائد نقطہ شمال سے میں ہے مشرقی قوس پر نظر آئے تو یہ فجر کا وقت ہو گا کہ اکثریت پر یہاں حکم کل لگانے میں کوئی ممانع نہیں ہے۔

(۲) اس میں وقت عشاء ہی ہے نہیں تو اس سلسلے میں مسئلہ بلغاریہ میں حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ ”امام برہان کبیر نے حکم دیا کہ عشاء کی قضا پڑھیں۔ اور امام بقانی و امام شمس الامم حلوانی وغیرہمانے فرمایا ان پر سے عشاء ساقط ہے۔“ (فتاویٰ رضویہ جلد ۲ صفحہ ۶۲۶) لیکن یہاں امام برہان کبیر کے حکم پر عمل ہے تو پھر حکم قضا کا ہونا چاہئے۔

(۳) اس کا بیان (سوال نمبر ۱) کے جواب میں گز رچکا ہے۔

بعد اس اجائے نے بھی بیاض مستطیل کی شکل اختیار کر لی اور اس میں بھی تناقض برقرار رہا پھر رات کی تاریکی میں وہ کھو گیا جو سپیدی یہاں رات کی تاریکی میں کھو گئی تھی وہی مشرق میں رات کے پردے سے ظاہر ہو گئی یہی صبح کاذب ہے یہی ترقی کرتے کرتے پہلے صبح مستطیل پھر صبح احر پھر دن کے اجائے میں ختم ہو جائے گی۔ اس سے صاف ظاہر ہوا کہ مغرب میں اس اجائے میں تناقض ہے جبکہ مشرق میں امتداد زمانہ کے ساتھ اسی میں تزاید ہے۔ اب ان وضاحتیں کے بعد ان تینوں سوالوں کا یوں بھی جائزہ لیا جاسکتا ہے ان میں ایک نمبر کا پہلا جز کہ غروب آفتاب کے ساتھ ہی صبح صادق ہو جاتی ہے۔ روئے زمین میں ایسا خطہ کہیں نہیں ہے کہ غروب کے ساتھ افق سے افق میں مجموعی اعتبار سے شدت کی سرخی ہو گی، وہ سرخی یا تو ضعف اختیار کرے گی یا مزید شدت میں ترقی کرے گی۔ صورت اولیٰ میں یہ شفق احر یہے کہ اس آفتاب کا دور ہونا ظاہر ہوتا ہے اور یہ وقت دائرہ یومیہ کی لیلی غربی قوس کا ہے وقت فجر کا اس سے کیا تعلق کہ فجر تو لیلی شرقی ہے۔ یہاں دیکھنے والوں کو اس اجائے سے دھوکہ ہوا جو انہوں نے نقطہ شمال سے متصل مشرق میں دیکھا ہے لیکن اس پر غور نہیں کیا کہ اس میں جو سرخی ہے وہ تو مجموعی اعتبار سے ضعیف تر ہے تو شفق احر یہ دال اس بات پر کہ ہے اس میں ضعف بڑھتا ہی جائے گا۔ یہاں تک کہ ایک حد تک وہ پہنچ کر پھر شدت کی طرف ترقی کرے گا ضعف کا یہ شسلسل آفتاب کی غایت انحطاط تک برقرار رہے گا پھر اس کے بعد چونکہ افق سے آفتاب کا قرب بڑھے گا لہذا اس سرخی میں پھر ترقی آئے گی۔ اور سپیدی کا مائل بسرخ ہونا یا سرخی کا شدت کی طرف گامزن رہنا دائرہ یومیہ کی قوس لیلی شرقی پر دال ہے۔ اس میں وقت فجر ہو گا نہ کہ وقت مغرب ہاں ایک جگہ یہ صورت صادق آسکتی ہے جہاں طلوع اور غروب آفتاب دونوں قریب قریب نقطہ شمال میں ہوں لیکن تو پھر یہاں صبح صادق کا کیا معنی یہاں تو غروب آفتاب کے ساتھ طلوع آفتاب ہے نہ کہ طلوع صبح صادق بہرحال میری رائے میں یہ صورت کہیں صادق ہی نہیں آئے گی۔ اس سوال کا دوسرا جز قرین قیاس ہے لیکن اس کا جواب بھی اسی سے ظاہر ہے کہ شفق احر کے بعد جو سپیدی نظر آتی ہے اس میں بھی

## دہشت گردانہ حملے، انکاؤنٹر، انڈین مجاہدین حقیقت یا افسانہ

تقطیع ہند اور بابری مسجد کی شہادت کے بعد مسلمانوں کو ہر محاڑ پر کمزور، طالم، دہشت گرد، شدت پسند اور تخریب کا رثا بات

کرنے والے افسانوں کی حقیقت بیان کرتی ایک چشم کشا تحریر

از: مفتی محمد سلیم بریلوی مدیر اعزازی ماہنامہ ہذا او استاذ منظر اسلام بریلی شریف

تہیئی اور آخری قسم

حملوں کی منصافانہ جانچ کرائی جائے اور ساتھ ہی ساتھ انڈین مجاہدین نامی تنظیم کا اگر حقیقت میں کوئی وجود ہے تو ملکی عوام کو گورنمنٹ سٹھ پر تمام ثبوتوں کے ساتھ سے اجاگر کیا جائے ساتھ ہی اس حقیقت سے بھی نقاب اٹھایا جائے کہ آخر اس تنظیم کا دفتر کہاں ہے؟ بانی کون ہے؟ اور اس کے اغراض و مقاصد کیا ہیں؟ کیوں کہ ملک میں دہشت گردانہ سرگرمیوں کی ٹھیک ڈھنگ سے جانچ اور اس کی جڑوں تک پہنچنے سے ملک کے علاوہ سب سے زیادہ فائدے میں یہاں کے مسلمان رہیں گے لیکن بی جے پی کی طرح کانگریس بھی اس طرح کی جانچ سے پہلو تھی کر رہی ہے تاکہ مسلمانوں کا اسی طرح سے استھان جاری رہے۔

مسلمان دہشت گردانہ حملوں کا خاتمه چاہتے ہیں: ہندوستان سے دہشت گردی کا ضروری ہے اس کے پیچھے جو عوامل ہیں انہیں کیف و کردار تک پہنچانا لازمی ہے۔ مگر بی جے پی ہو یا کانگریس یا پھر ملک کی دوسری سیاسی پارٹیاں، دہشت گردی کے سلسلے میں سب کا روایہ تقریباً یکساں ہے۔ کوئی ایک خط اور ایک سمت کے علاوہ دوسری جانب دیکھنا، ہی نہیں چاہتا۔ ظاہری بات ہے کہ جب جانچ کی سمت ہر ایک واقعہ میں ایک ہی ہو گئی تو نتیجہ مختلف ہونے کی امید کیسے کی جاسکتی ہے؟ ملک میں اب تک جتنے بھی چھوٹے بڑے دہشت گردانہ واقعات ہوئے ہیں ان کی جانچ جب جب آگے بڑھی ہے تو وہ تضادات کا شکار ہو گئی ہے۔ نتیجہ کے طور پر اکثر اوقات ایک ہی دہشت گردانہ واقعہ کے لیے دوالگ الگ اور متفاہد گروپ کے لوگ ماسٹر مانڈ کے طور پر جیلوں میں بند ہیں۔ لیکن ان میں سے اکثر واقعات میں یہ دیکھا گیا ہے کہ ابتداء کسی سانحے کے بعد سیکی، انڈین مجاہدین، لشکر طیبہ اور انہی جیسے دوسرے ناموں کے تعلق رکھنے والوں کو گرفتار کر کے جیلوں میں ٹھونسا گیا اور بعد میں ایسے لوگوں کے نام سامنے آئے جن کا تعلق سنگھ پریوار سے تھا، اس سب کے باوجود دہشت گردی اور دہشت گردانہ واقعات کے لیے ایک مخصوص مذہب کی طرف ہی بار بار اشارہ کرنا دارا صل "ہند تو" کے نظریات کا ہی حصہ ہے۔

انڈین مجاہدین۔ ایک مفروضہ کہاں: ہندوستانی مسلمانوں کو سطھ پر کمزور بے بس اور بتابہ و بر باد کرنے کے لئے تقطیع ہند کے بعد ہی سے جو منصوبہ بند سازشیں رچی گئی تھیں ان کے اثرات اب دھیرے دھیرے سامنے آتے جا رہے ہیں۔ مسلمان اس ملک میں مظلوم ہونے کے باوجود اب اس حالت کو پہنچ گیا ہے کہ وہ اب اپنے اوپر ہونے والے کسی بھی ظلم و ستم کے خلاف صدائے احتجاج بھی بلند کرنے کے قابل نہ رہا۔ ویسے تو مسلمان عمومی طور پر اعلیٰ تعلیم سے بہت دور کر دیے گئے ہیں مگر کچھ نوجوان اپنی ہمت و حوصلہ سے اعلیٰ تعلیم حاصل کر بھی رہے ہیں یا کرچکے ہیں تو انہیں بھی اب بر باد کرنے کا تائناہ بانہ بنا جا چکا ہے اور یہ کام خود ہمارے ملک کے اہم و معتربر خفیہ ایجنسیوں پر مشتمل اداروں کی سرپرستی میں انجام دیا گیا ہے۔ چنانچہ ہماری قوم کے پڑھے لکھنے نوجوانوں کو بر باد کرنے ہی کے لئے ۲۰۰۲ء کے گجرات فساد کے بعد "انڈین مجاہدین" کو "لانچ" کیا گیا اور اس کے ذریعہ ان نوجوانوں کو بم و دھماکوں اور تخریب کارانہ جرائم کے الزام میں سالہا سال کے لئے قید و بند کی صعوبتوں سے دوچار کر کے ان کے اور ان کے خاندان کے روشن مستقبل کو بلا قیمت اور بلا ثبوت تاریکی کے عمیق غار میں ڈھکیل دیا جاتا ہے۔ جس کے خلاف نہ تو مسلمان احتجاج کر پاتے ہیں اور نہ ہی ان کے خاندان والے قانونی چارہ جوئی کے لئے آگے آنے کی ہمت جاتے ہیں۔ اب حال یہ ہے کہ کہیں کوئی دہشت گردانہ واقعہ و نما ہوتا ہے اس کے لیے یا تو خود انڈین مجاہدین کی طرف سے ذمہ داری لے لی جاتی ہے یا پھر سیکورٹی اہلکار انڈین مجاہدین کا نام اچھا دیتے ہیں۔ دونوں کا نتیجہ ایک ہی ہوتا ہے کہ مسلم ملکوں اور گھروں پر چھاپے پڑتے ہیں۔ بہت مسلم نوجوانوں کو پکڑا جاتا ہے۔ جن میں سے اکثر کوچھ پچھے کے بعد گرفتار کر کے برسوں تک جیل میں رہنے کے لیے چھوڑ دیا جاتا ہے۔ کورٹ کی کارروائی شروع ہوتے ہوتے برسوں لگ جاتے ہیں اور جب تک فیصلہ آتا ہے اس فردا کا، خاندان کا اور سماج کا سب کچھ مٹ چکا ہوتا ہے۔ ان حالات میں ضروری ہے کہ سب سے پہلے ہماری سیاسی و مذہبی قیادت مضبوطی کے ساتھ یہ آواز بلند کرے کہ ہندوستان میں ہونے والے دہشت گردانہ

ہے۔ ان کے کسی تخریب پسند ملک یا فسطائی طاقت کا الہ کار بن جانے کے امکان سے بھی انکار نہیں کیا جا سکتا۔ وال میں نمک سے بھی کم مقدار میں سہی مسلمانوں میں احمد ٹولے کم نہیں ہیں جو عجیب و غریب نظرے لگا کر غلط فہمیاں پھیلاتے رہے ہیں۔ گجرات میں نسل کشی کے بعد ممکن ہے انہیں میں سے کچھ نے قانون ہاتھ میں لینے کی کوشش کی ہو۔ مگر قرآن اس بات ہی کو ثابت کرتے ہیں کہ ایسے نوجوانوں کو خود ہمارے اہم ملکی اداروں نے اپنا آہلہ کار بنا رکھا ہے۔

اس پس منظر میں این آئی اے کی فرد جرم کی بنیاد پر ٹکلیل احمد کی بھی ہوئی بات میں وزن تو ہے مگر اس بات کا تعلق ہنگامی حالات اور ایک خاص ذہنیت سے ہے عام حالات میں وہی بات تھی ہے جو ٹمن خان نے کہی ہے یعنی یہ کہ انہیں مجاہدین کو ہندوستانی مسلمان ایک فرضی کہانی سمجھتے ہیں جس کا پلاٹ ہمارے ملک کی اہم خفیہ ایجنسیوں نے تیار کیا ہے کیونکہ مسلمان اس قسم کی کسی تنظیم کے وجود کو پسند بھی نہیں کرتے۔ دہشت گردی چاہے وہ کسی شکل میں ہو ملک کے لئے ناسور ہے اور اس کی تخفیت کے لئے سب کوں جل کر کوشش کرنی چاہیے مگر ہوتا یہ ہے کہ سیاست داں تو سیاست داں خود عام لوگ بھی ذاتی تعصبات اور ذاتی تحفظات سے اوپر اٹھ کر سوچنے کے لئے تیار نہیں ہوتے۔ اسی لئے دہشت گردوں کا نام آتے ہی بیجے پی جیسی جماعتیں ہی نہیں دوسرے لوگ بھی بلکہ ہمارے ملک کے قانونی ڈھانچے کی حفاظت کرنے والے وکلا بھی اب ایسے بیانات دینے لگتے ہیں کہ جن سے پوری اشتعال پیدا ہوتا ہے۔ تعصب کی انتہا تو یہ ہے کہ بلا تقیش اور بلا بہوت جن مسلم نوجوانوں کو انہیں مجاہدین جیسی فرضی تنظیموں کے نام فرضی طور پر گرفتار کیا جاتا ہے تو اب وکیلوں کی تنقیبیں ان کا کیس لڑنے سے خود بھی انکار کرتی ہیں اور کیس لڑنے والے وکیلوں کو ڈرانے دھمکانے کے ساتھ ان کا بازیکاٹ کرنے کی دھمکی دیتی ہیں۔ حد تو یہ ہے کہ اگر کوئی وکیل مقدمہ کی پیروی کرنے بھی لگے تو اس پر قانون کے یہ مخالف جنگل راج کی سر اپا تصویر بن کر غنڈوں کی طرح جان لیوا حملہ بھی کرتے ہیں۔ اس سے یہ بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اس وقت اس ملک میں مسلمان کتنے نازک دور سے گزر رہا ہے۔ مگر افسوس نہ تو اس سلسلہ میں ہماری مذہبی قیادت سنجیدہ نظر آ رہی ہے اور نہ ہی سیاسی قیادت کوئی موثر اقدام کرتی نظر آ رہی ہے۔ خدارا!

ہوش کے ناخن لیجئے! اگر ابھی بھی ہم نے اپنی مذہبی و سیاسی قیادت کا محاسبہ نہ کیا تو وہ دن دو نہیں کہ جب اس ملک کی سر زمین مسلمانوں پر نگ کر دی جائے گی اور ان کا ناطقہ بھی بند کر دیا جائیگا۔ مولیٰ تعالیٰ مسلمانوں کی عزت و آبرو، ایمان و عمل اور ان کے جان و مال کی حفاظت فرمائے۔

اس لئے مسلمانوں کا اب یہ مطالبہ ہے کہ ان حملوں کا ہر حال میں خاتمہ ہونا ہی چاہیے کہ جن کی وجہ سے پوری مسلم قوم کو ذلت و رسوائی کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔

انہیں مجاہدین سیاسی لیڈروں کی نظر میں: ابھی چند نوں پہلے کانگریسی لیڈر اور اقلیتی امور کے مرکزی وزیر "کے رحمن خان" نے بیان دیا کہ ہندوستانی مسلمانوں کا احساس یہ ہے کہ "انہیں مجاہدین" کا کوئی وجود نہیں ہے اور ان ہی کی پارٹی کے جزء سیکریٹری ٹکلیل احمد کا بیان ہے کہ "انہیں مجاہدین" نامی تنظیم ۲۰۰۲ء کے گجرات فسادات کے بعد وجود میں آئی۔

وزیر اقلیتی امور نے اپنے بیان کو ہندوستانی مسلمانوں کے احساس کا پرتو قرار دیا ہے جب کہ ٹکلیل احمد نے این آئی اے (قومی تقیشی ایجنسی) کے حوالے سے اپنا بیان دیا ہے۔ ایک کا بیان "انہیں مجاہدین" کے فرضی ہونے کی نشاندہی کرتا ہے اور دوسرے کا حقیقت ہونے کا۔ ان دونوں بیانات میں جو تضاد ہے اس کو کوئی بھی محسوس کر سکتا ہے اور ان بیانات کے تجزیے سے جو بات سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ "انہیں مجاہدین" کا وجود ہے یا نہیں؟ اس میں کون لوگ شامل ہیں اور یہ کن مقاصد کے تحت وجود میں آئی ہے یا اس کا دفتر کہاں ہے؟ اس سلسلے میں مسلمانوں کو کیا دوسروں کو بھی شاید زیادہ علم نہیں ہے۔ انہیں مجاہدین کا ان سے تعارف اخبارات کے ذریعے ہوا ہے۔ جب کوئی واردات ہوتی ہے تو چند ہی لمحوں کے بعد ہماری معتبر وہ خفیہ ایجنسیاں جنہیں واردات سے پہلے کچھ بھی خبر نہیں ہوتی اچانک نہ جانے ان کے ہاتھ "علاء الدین کون سا چراغ" لگ جاتا ہے کہ فوراً ہی سازش کرنے والے، دھماکہ کرنے والے، دھماکہ کے خیز مادہ لانے والے مسلم نوجوانوں کا مع احوال و کوئی سارا کا سارا بایوڈاٹا ان پر منکش ف ہو جاتا ہے؟ چند ہی لمحوں بعد میڈیا بھی پوری طرح حرکت میں آ جاتا ہے اور اس واردات کو تینی انداز میں انہیں مجاہدین اور مسلم نوجوانوں کا کارنامہ بتایا جانے لگتا ہے جس کی وجہ سے مسلمانوں کے ساتھ خود ہمارے ملک کا بھی زبردست نقصان ہوتا ہے کیونکہ ان مفروضوں کی وجہ سے ایک تو تقیش متاثر ہوتی ہے اور دوسرے اصل مجرموں کے چہروں پر نقاب پڑا رہتا ہے۔ اس سلسلہ میں ہمارے ملک کے کچھ اہم افراد نے پولیس، اے ایسیں حتیٰ کہ آئی بلا (IB) کے رول پر بھی سوال اٹھائے ہیں اور سوال اٹھانے والے یہ معمولی لوگ نہیں ہیں چنانچہ مہارا شر کے سابق ڈی جی پی "ایس ایم مشرف" نے تو یہاں تک کہہ ڈالا کہ آر ایس ایسی جیسی تنظیموں کے ساتھ خود آئی بی بھی اس ملک کی سب سے بڑی دہشت گرد ہے جو مسلم نوجوانوں کو گرفتار کر کے مسلم سماج میں دہشت گردی پھیلائی رہی ہے۔

البتہ اس پہلو کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا کہ بیرون گاری میں میتلایا ظلم و ستم اور نا انصافی کے شکار نوجوانوں کے آپ سے باہر ہو جانے کا امکان بہر حال موجود

## فیضان عقیدت

از: شہیر رضوی کھیروی سید و اڑہ کھیری لکھیم پور

میں دیکھ سکوں ان کو آنکھوں سے حجاب اٹھے  
جو ساقی کوثر کے چہرے سے نقاب اٹھے  
ہر دل بنے میخانہ ہر آنکھ ہو پیانہ  
کچھ ایسی محبت ہو مجھکو بھی شریعت سے  
میں پچ کے رہوں ہر دم پھیلی ہوئی بدعت سے  
وہ مجھکو نوازیں گے اعزاز کی خلعت سے  
دل اپنا چمک اٹھے ایمان کی طلعت سے  
کر آنکھیں بھی نورانی اے جلوہ جانا نہ  
ہے تشنگی ہونٹوں پر سرکار مرے کب سے  
اک جام مئے عرفان لگ جائے مرے لب سے  
پیانہ عرفان مل جائے مجھے ڈھب سے  
سرشار مجھے کر دے اک جام لبالب سے  
تاخشر رہے ساقی آباد یہ میخانہ  
یوں دور مدینے سے آقا میں رہوں کیسے  
یہ ہجر کا صدمہ تو مشکل ہے سہوں کیسے  
سرکار میں اب دل کو قابو میں رکھوں کیسے  
میں شاہ نشیں ٹوٹے دل کو نہ کھوں کیسے  
ہے ٹوٹا ہوا دل ہی مولیٰ ترا کا شانہ  
اس نفس کے کہنے پر ہم کان نہ دھرتے کچھ  
اعمال کے دفتر میں ہم نیکیاں جڑتے کچھ  
ہوتی جو نگہ ان کی تو ہم بھی سنورتے کچھ  
وہ کہتے نہ کہتے کچھ وہ کرتے نہ کرتے کچھ  
اے کاش وہ سن لیتے مجھ سے مرا افسانہ  
کیوں نعمت خستہ کو روپے سے رہے دوری  
روکے ہوئے مجھکو ہے اب تک میری مجبوری  
آجاوں گا پاتے ہی میں آپ کی منظوری  
سرکار کے جلوہوں سے روشن ہے دل نوری  
تاخشر رہے روشن نوری کا یہ کاشانہ

مذہب کے پاسبان امام حسین ہیں  
ملت کے نگہبان امام حسین ہیں  
نانا رسول، بابا علی، ماں ہیں فاطمہ  
عظمت کے اک جہان امام حسین ہیں  
قلب و جگر، دماغ و تخلیل، فرازِ عقل  
حتیٰ کہ میری جان امام حسین ہیں  
ہم عاشقوں کے قلب کی تشنہ زمین پر  
رحمت کے آسمان امام حسین ہیں  
دنیا کی دولتوں پر کروں انحصار کیوں  
میری تو آن بان امام حسین ہیں  
کرتا نہیں ہے کوئی عنایت تو کیا ہوا  
مجھ پر تو مہربان امام حسین ہیں  
چھ ماہ، اٹھارہ سال کے بچے بھی دین پر  
جس نے کئے ہیں دان امام حسین ہیں  
کچھ بھی نہیں ہے خوف تمازت کا اے شہیر  
محشر میں ساتبان امام حسین ہیں

تضمین بر کلام سرکار مفتی اعظم ہند مصطفیٰ رضا خاں نوری علیہ الرحمۃ  
از: مولانا پھول محمد نعمت رضوی

تو رب کی عنایت ہے، ہر ذرہ ترا دیوانہ  
تو زندہ حقیقت ہے ہرگز نہیں افسانہ  
تو نور ہدایت ہے دنیا نے اسے مانا  
تو شمع رسالت ہے عالم ترا پروانہ  
تو ماہ نبوت ہے اے جلوہ جانا نہ  
شاخوں سے تری آقا داش کے گلاب اٹھے  
اور فکر کے گردوں پر خوبیوں کے سحاب اٹھے

## مراسلات

ادارہ

### خواجہ صاحب۔ صاحب علم و اخلاق

سن ۱۹۸۲ سے قبل کسی موقعہ پر میں نے خواجہ علم و فن حضرت خواجہ مظفر حسین صاحب قبلہ کا ہشاش بشاش، چمکتا ہوا اور جاذب قلب و نظر چہرہ دیکھا تھا، وہ جھلک آج بھی میرے ذہن و دل میں محفوظ ہے۔ ابھی تقریباً دو سال قبل پیر طریقت حضرت مولانا سید تنور یہاںی صاحب قبلہ اور حضرت مولانا مفتی منظور احمد صاحب (بلگام) کی رفاقت میں بہار اور یوپی کا دورہ ہوا اس موقعہ پر کچھوچہ شریف سے لکھنؤ جاتے ہوئے حضرت خواجہ صاحب قبلہ سے شرف ملاقات و کسب فیض کی غرض سے انکے دارالعلوم میں جانے کا حسن اتفاق میسر آیا۔ اللہ اکبر بالکل پہلی ملاقات تھی مگر ایسا لگتا تھا کہ قبلہ خواجہ صاحب مجھے برسوں سے جانتے پچانتے ہیں، نہایت مخلصانہ و مشفقاتانہ انداز تکلم اور پر تکلف و پرواقار وضع قطع پھر بھی مجھے وہ نہایت بے تکلف معلوم ہوتے تھے۔ بستر علاالت پر ہوتے ہوئے بھی ہم مہمانوں کی مہمان نوازی میں انہوں نے کوئی کسر باقی نہ رکھی، شاستہ گفتگو بھی فرمائے ہیں، ادھر اپنے شاگردوں کو ہماری مکمل خاطر تواضع کا حکم بھی دے رہے ہیں اور کبھی خود ہی اپنی نشستگاہ سے اٹھکر ہمارے دسترخوان کی طرف لپکتے ہوئے ہمیں خورد و نوش کی گزارش بھی کر رہے ہیں۔ واد بھائی! یہ تو خواجہ علم و فن ہی نہیں بلکہ خواجہ حسن اخلاق بھی ہیں، سچ ہے

کردار سے بنائیے معیار زندگی  
ماحول سے حیات کا سودا نہ کیجئے

ہبھی واپسی کے بعد دوبار میں نے ان سے ٹیلیفون پر بات کی علیک سلیک کے بعد مجھم علم و بے عمل کو انہوں نے فرمائیے قاضی ملت! کہکر مخاطب کیا اور انہتائی شفقت و محبت کے ساتھ گفتگو کی۔ اور آپ کو یہ جانکر بڑی حیرت ہو گی کہ کہاں وہ کوہ علم و فن؟ اور کہاں میں ذرہ بے وقت و بے وزن؟ مگر وہ مجھ سے فرماتے ہیں کہ آپ میرے لئے دعا فرمائیے۔ سچ کہاڈا کڑا قبائل نے،

نگہ بلند ہجن دل نواز جاں پر سوز۔  
یہی ہے رخت سفر میر کارواں کے لئے  
اے کاش! یہی بات، یہی اخلاق اور یہی سوچ جماعت  
اہلسنت کے ہر نمائندہ اور ہر تر جماعت میں پیدا ہو جائے تو آج بھی عوام  
و خواص ہمارے قریب آسکتے ہیں۔ مگر افسوس

وائے ناکامی متاع کارواں جاتا رہا  
کارواں کے دل سے احساس زیاد جاتا رہا  
مولانا علی قاضی، بھائی، ایم اے (ہبھی) خطیب مسجد منورہ بنگور

اما ماموں کو گورنمنٹی وظیفہ دئے جانے کی شرعی حیثیت  
بنگال کی وزیر اعلیٰ نے اپریل ۲۰۱۲ء کو اعلان کیا کہ جو مساجد سنی وقف بورڈ میں مندرج ہیں ان کے اماموں کو بطور وظیفہ وقف بورڈ کی طرف سے ماہانہ ڈھائی ہزار روپے دیئے جائیں گے۔ اس سلسلے میں مفتی محمد خالد صاحب نے حکم شرعی بتاتے ہوئے یہ وضاحت کی کہ ”ہندوستان میں مسلمانوں کی ہزار سالہ تاریخ ہے جس میں انہوں نے ملک کی تعمیر و ترقی کیلئے بھی وہ سب کچھ کیا جو انہیں کرنا چاہئے تھا تو مساجد مدارس، مزارات و مقابر اور خانقاہ و دیگر رفاهی کاموں کیلئے بھی لاکھوں کروڑ کی جائیدادیں وقف کیں۔ مگر انقلابات زمانہ سے ملک پر غلامی کا سلط ہو کر آزادی آئی تو اپنے ساتھ ہزار طرح کی خونچکاں داستانیں بھی لے آئی۔ مسلمانوں کی عزت و آبرو اور جانیں تو قربان ہوئیں ہیں، بہت سے اوقاف بھی محفوظ نہیں رہے۔ جو جائیدادیں حکومت کے محکمہ اوقاف میں رجسٹرڈ تھیں، ہزار دوتوں کے بعد کچھ و اگزار ہوئیں اور کچھ وقت کی منتظر ہیں۔ جو جائیدادیں محکمہ اوقاف میں مندرج نہیں تھیں ان میں بیشتر کا تونام و نشان تک باقی نہیں ہے۔ محکمہ اوقاف میں ہماری ہی وقف کردہ جائیدادوں کے اربوں ارب روپے جمع ہیں، اب اگر بنگال کی حکومت کا محکمہ اوقاف ان جمع شدہ روپے سے کچھ اماموں اور موزنوں کو وظیفہ دیتا ہے تو حق بحق دار رسید کے ایک معمولی حصہ کا مظاہرہ کرتا ہے۔ اس لئے مسجدوں کو محکمہ اوقاف میں درج کرانے اور اس سے وظیفہ لینے میں کسی خلاف شرع کام کا ارتکاب نہ کرنا پڑے تو کوئی حرج نہیں۔ دونوں افیڈیوں ملاحظہ میں آئے۔ ایک میں متولی کی طرف سے مسجد کو گفت دیا جانا لکھا ہے اور دوسرے میں نہیں۔ جس سے واضح ہے کہ یہ ایغی ڈیوں اس کیلئے ضروری نہیں ہے۔

## مشابہہ برکات رسول

پیش کش: (مفتقی) محمد انوار الحق بریلوی مصطفوی خلیفہ حضور مفتی اعظم ہند فقیر مصطفوی بفضلہ تعالیٰ و بکرم رسولہ الاعلیٰ علیہ التحیۃ والثنا رمضان المبارک ۱۴۲۷ھ مطابق ۲۰۰۷ء میں مریدوں اور فادار مخلص حاجی مقصود رضوی دہلوی کے ہم راہ عمرے کی سعادت سے مشرف ہوا، مکہ مکرمہ میں مقام تعمیم و جرانہ شریف جامع مسجد جہاں عز وہ حنین کے شہداء آرام فرمائیں اور اسی سے متصل وہ کنوں ہے کہ حضور نور مسیح صلی اللہ علیہ وسلم نے جس میں کلی فرمائی تو اس کا پانی میٹھا ہو گیا تھا۔ جس کی طرف اعلیٰ حضرت نے یوں اشارہ فرمایا۔

جس سے کھاری کنوئیں شیرہ جاں بنے  
اس زلال حلاوت پہ لاکھوں سلام  
مدینہ منورہ کے دوران قیام وہاں کی زیارتوں کے بعد روضہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے متصل مسجد نبوی شریف میں بخاری شریف تلاوت کا معمول بنالیا جو روزہ افطار تک چلتا روزہ نجدی وقت افطار سے و منٹ بعد کھولتا پھر بارگاہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں مغرب سے فارغ ہو کر صلوٰۃ و سلام پڑھنے حاضر ہوتا مواجهہ اقدس سے ہٹنے کا دل نہیں چاہتا چارونا چارا ذان عشاء سے قبل اپنی قیام گاہ ہوٹل پہنچ کر ساتھیوں کو تراویح پڑھاتا، تا خیر ہو جانے پر حاجیوں نے شکوہ کیا حضرت جلد آیا کریں تراویح پڑھ کر جلد سوئیں پھر سحری میں اٹھنا ہوتا ہے بار بار اصرار پر ایک روز سرکار میں صلوٰۃ و سلام مغرب بعد پیش کرنے سے تراویح پڑھانے کی عجلت میں قاصر رہا صحیح پھر لاہوری میں پہنچ کر بخاری شریف پڑھنے میں مشغول ہو گیا کہ اسی درمیان نیند کا غلبہ ہوا نصیبہ بیدار ہوا زیارت رسول سے مشرف ہوا سرکار صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا تو فقط بخاری شریف پڑھنے آیا ہے کل میرے پاس آیا ہی نہیں، یقین جانے میرے جسم کے رو نگئے کھڑے ہو گئے اشکنبار ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ علیک الصلوٰۃ والسلام معاف فرمائیں سرکار اب آئندہ ایسی غلطی نہ ہو گی پھر عید بعد تک مدینہ منورہ حاضری رہی پابندی کی ساتھ دربار پر انوار میں شرف یابی رہی، اسی دن شام کو افطار بعد جب مواجهہ اقدس میں حاضر ہوا تو اس قدر نور رحمت کی بارش ہوئی اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اتنا کرم فرمایا جو بیان سے باہر ہے میں نے محسوس کیا کہ غلامان اعلیٰ حضرت پر سرکار بہت مہربان ہیں

محض بعض وکیلوں کی جہالت ہے پھر بھی اس لکھ دینے سے مسجد کی مسجدیت پر کوئی حرف نہیں آتا۔

مرکزی دارالاوقاء کے مفتی محمد کوثر علی رضوی نے فرمایا کہ ”موجودہ حکومت بنگال بنام وظیفہ ائمہ کرام کو جو رقم دے رہی ہے وہ برضاء و غبت دے رہی ہے اس کا لینا جائز و درست ہے اس رقم کو ہر جائز کام میں صرف کر سکتے ہیں بشرطیکہ فی الحال یا آئندہ کوئی دینی مفسدہ کا اندیشہ نہ ہو خصوصاً جبکہ یہ رقم حکومت اوقاف مسلمین سے دے رہی ہے تو اس کے جواز میں کیا شبہ ہے۔“

پیش کش: محمد کبد علی رضوی ساکن اذینہ کوٹا کرشنہ بائی ہمت آباد اتر دینا جپور

## انتقال پر ملا

شہزادہ سید العلما پیر طریقت رہبر شریعت استاذ الشعرا حضرت سید آل رسول محمد حسین عرف نظری میاں مارہروی علیہ الرحمہ کا مورخہ ۲۰ محرم ۱۴۳۵ھ / نومبر ۲۰۱۳ء بروز بده ممبئی میں انتقال ہو گیا اناللہ و اناللہ راجعون۔ مورخہ ۸ نومبر بروز جمعرات بعد نماز ظہر تقریباً ۲۰ ہلائی بجے قبہ برکاتیہ مارہرہ مطہرہ میں حضرت کی تدفین عمل میں آئی (محمد سلیم بریلوی)

## رضا جنتزی

بریلی شریف سے شائع ہونے والی رضا جنتزی ۲۰۱۳ء اپنی بے مثال رعنائیوں کے ساتھ چھپ کر منظر عام پر آگئی ہے جو ہر ماہ کی تاریخ کے علاوہ مناجات، نعمت و منقبت، سلام، خطبہ، جمعہ و نکاح، عقیقہ و قربانی اور جنازے وغیرہ کی دعا میں نیز نماز پنجگانہ کے اوقات، پھوپھو کے اسلامی تاریخی نام، مذہبی دینی تاریخی معلومات اور ساتھ ہی ساتھ صحابہ کرام، بزرگان دین کی تاریخ ولادت و رحلت سے مزین ہے۔ جس کے مرتب حضرت مولانا محمد انور علی رضوی استاذ جامعہ رضویہ منظر اسلام بریلی شریف ہیں۔ ہدیہ: ۵ روپے نوٹ: تاجروں کو خصوصی رعایت دی جاتی ہے ملنے کا پتہ مکتبہ المصطفیٰ اسلامیہ مارکیٹ نو محلہ مسجد بریلی شریف۔

پن 243003 موبائل نمبر 09219869490

اور خصوصی توجہات کی وجہ سے ماہنامہ اعلیٰ حضرت کی اشاعت کو Adwanced Month Every فرمائیں بڑی خوشی ہوئی اللہ اس تسلسل کو برقرار رکھے۔ آمین

ہاں یہ سچ ہے کہ یہ واحد سالہ ہے جسے ۱۹۶۰ میں حضور مفسر اعظم ہند علیہ الرحمہ نے جاری فرمایا، جو کاغذ کی آسمان چھوٹی قیمتی اور گراں قدر طباعتی اخراجات کے باوجود حضور صاحب سجادہ کی کامیاب ادارت میں پوری پابندی کے ساتھ مسلسل قوم و ملت اور عاشقان اعلیٰ حضرت کے ذوق مطالعہ کو سامان تسلیم کر رہا ہے۔ تو کیا ہم قارئین کی اتنی بھی ذمہ داری نہیں کہ کم از کم وہ رقم جو ہم پر واجب الادا ہے فوراً بھیج دیں اور ایک مسلک و ملت کے ایک اچھے رسالے کو غذا فراہم کریں اللہ ہر محبت اردو اور دینی رسائل و جرائد کے خریداروں کو رسالہ خرید کر پڑھنے کی توفیق عطا فرمائے اور ہمارے درمیان سے یہ بے حسی دور فرمائے۔ لامرکنیت کا خاتمه وقت کی اہم ضرورت سنیوں کیلئے ایک مضبوط و مشتمل مرکز کی اہمیت و افادیت کو بیان کرتی حضور ریحان ملت علیہ الرحمہ کی تحریر نے خوب مخطوط کیا اور بہت ہی بُرا سبق دے گیا۔ گلستانہ احادیث کے تحت آپ نے قرض و سود سے متعلق بڑی ہی علمی اور معلوماتی باتیں پیش فرمائی ہیں جو بغور پڑھے جانے اور سبق حاصل کئے جانے کے لائق ہیں، فتاویٰ منظراً سلام کے تحت جو حضرت مولانا احسن رضا صاحب نے ترتیب و تحریج نہیں پاک کے متعلق پیش فرمائیں ہیں وہ بھی باعث برکت ہے۔ معارف الحدیث کے تحت حضور مفسر اعظم ہند علیہ الرحمہ کی تحریر اور اذان ثانی اور اکابر مارہرہ مقدسہ پیش فرمائیں ہیں جسے قاریوں پر آپ نے احسان عظیم فرمایا ہے۔ حضرت مفتی محمد سلیم بریلوی صاحب نے بڑی بے باکانہ گفتگو حقیقت یا افسانہ کی شکل میں پیش فرمائی ہے۔ وہ جیسے بے باک ہیں ویسے ہی دکھتے بھی ہیں اور لکھتے بھی ہیں۔ ملک العلماء باغ رضا کے گل رعناء کے لکھنے والے ڈاکٹر غلام مصطفیٰ نجم القادری اور امام احمد رضا سب کے امام احمد رضا لکھنے والے حضرت مولانا نازال گیاوی کو اللہ تعالیٰ دریتک سلامت رکھے حضرت مفتی امین قادری صاحب علیہ الرحمہ کی زندگی ہم لوگوں کیلئے مشعل راہ ہے اللہ انہیں غریق رحمت کرے بقیہ اور بھی مضامین مفید اور کار آمد ہیں خط لمبا ہو گیا معدرت ہے آئندہ کم سے کم لکھنے کی کوشش کروں گا۔ فقط پھول محمد نعمت رضوی خادم تیغیہ کنز العلوم بنکل چھپرہ میگھ سیلوٹ مظفر پور

## ہماری ڈاک

ادارہ

لائق صد احترام پیر طریقت رہبر شریعت نبیرہ اعلیٰ حضرت شہزادہ حضور ریحان ملت حضرت علامہ سبجان رضا خاں صاحب قبلہ مدیر اعلیٰ "ماہنامہ اعلیٰ حضرت"

امید ہے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے فضل و کرم سے بعافیت ہوں گے پہلی بار آپ کی بزم "بزم اعلیٰ حضرت" میں شرکت کر رہا ہوں زمانہ طالب علمی 2008 سے ہی ماہنامہ اعلیٰ حضرت "علمی لاہوری یہ مجدد شاہی" سے حاصل کر کے پڑھتا رہتا تھا۔ 2011 میں دارالعلوم علیمیہ سے تعلیم مکمل کی بعدہ مستقل تکمیل نہ رہنے سے مطالعہ موقوف رہا لیکن "ماہنامہ اعلیٰ حضرت" پڑھنے کی کچھ ایسی عادت تھی کہ جتنے دن رسالہ دستیاب نہ ہو سکا اتنے دن تک اپنے معمولات میں ایک کمی سی محسوس ہوتی رہی۔ پر اللہ کا شکر ہے کہ راقم کو ایک مستقل جگہ رہنے کا موقع فراہم ہوا ساتھ ہی صوبہ مہاراشٹر یہ ضلع اکولہ میں نوری کتب خانہ سے مدرسہ منظر اسلام بریلی شریف کا کلینڈر ملابس کیا تھا فوراً پہنچ کالا اور اسی ہفتے میں رسالے کا ز رسالانہ منی آرڈر کر دیا اب بار بار یہ سوچ لگی تھی کہ رسالہ آئے گا کہ نہیں کیونکہ مدیر اعلیٰ سے رابطہ ہو نہیں پایا تھا۔ مگر نصیب اس وقت چمک اٹھا جب ۲۰ اکتوبر ۲۰۱۳ بروز جمعہ مبارکہ صبح ۱۰ بجے ڈاکیہ میرے کمرے میں ایک میگزین "ماہنامہ اعلیٰ حضرت" رکھ کر جارہا تھا مصروفیات چھوڑ کر ہاتھوں میں لیا مشاہدہ کیا تو دل باغ باغ ہو گیا کہ جسے پانے کی فکر تھی وہ ہاتھوں میں موجود ہے اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ اپنے حبیب ﷺ کے صدقے میں رسالے کو ہمیشہ ہمیش جاری و ساری رکھے اور نظر بد سے بچائے۔ سگ رضا محمد زاہد علی قادری علیمی خطیب و امام رضا جامع مسجد مجاہد پور داپورہ ضلع اکولہ مہاراشٹر ار ابٹ 9657867063

پیر طریقت رہبر راہ شریعت حضرت علام مولانا الحاج الشاہ سبجان رضا خاں سبجانی میاں صاحب قبلہ مظلہ العالی سلام و رحمت!

خیریت طرفین نیک مطلوب، ماہ بماہ پابندی اوقات اور پوری آب و تاب کے ساتھ ماہنامہ اعلیٰ حضرت جلوہ گر ہو رہا ہے آخر کار آپ کی اور صاحبزادہ حضرت مولانا احسن رضا صاحب و رفقائے ادارہ کی مختتوں

## جامعہ رضویہ منظر اسلام

یادگار اعلیٰ حضرت جامعہ رضویہ منظر اسلام کا تعلیمی معیار صرف قابل ستائش ہی نہیں بلکہ مدارس دینیہ کے لیے قابل اتباع بھی ہے۔ تعلیمی ماحول، نظم و نسق، نظام تدریس، خوردونوش کا اعلیٰ اہتمام، طلبہ کی تعلیم و تربیتی رواداد ترقی کا انٹرنیٹ پر انتظام اور جامعہ کا تربیتی نظام ہر آنے والے مہمان، مدرس اور اہل علم و فن کو تعریف و ستائش کرنے پر مجبور کر دیتا ہے۔ یہ سب میرے والد گرامی حضور صاحب سجادہ حضرت علامہ الحاج الشاہ محمد سجاحان رضا خاں سجاحانی میاں صاحب قبلہ دامت برکاتہم العالیہ کی مساعی جمیلہ اور توجہ خصوصی کا نتیجہ ہے۔ اب تک جو علماء زیارت کے لیے آئے یا جنہوں نے انٹرنیٹ پر جامعہ کی تعلیمی سرگرمیاں ملاحظہ فرمائیں ان تمام حضرات نے والد محترم کی خدمات جلیلہ کو خراج عقیدت پیش کیا۔ اور اس جدید تعلیمی نظم و نسق پر خوشیوں کا اظہار بھی کیا۔ منظر اسلام نے ہر دور میں اپنا فیضان عام و تام رکھا ہے۔ آج بھی نہایت عمدگی کے ساتھ اعلیٰ پیمانے پر تشنگان علوم و فنون کو جامعہ علم و عرفان سے سرشار کر رہا ہے۔ اہل عقیدت سے گزارش ہے کہ بڑھتے ہوئے اخراجات کو مد نظر رکھتے ہوئے ہر امدادی موقع پر دست تعاون بڑھائیں اور جامعہ کی تعلیم و ترقی اور اس کی بقا میں حضور صاحب سجادہ کا ساتھ دیں۔

(فقیر قادری **محمد احسن رضا**، نائب سجادہ درگاہ اعلیٰ حضرت وکل ہند صدر تحریک تحفظ سنیت)

# اہل سنت کے نام حضور صاحب سجادہ کا

## ایک اہم پیغام

یوں تو ہر زمانہ میں اسلامی سال کے پہلے مہینے کے پہلے عشرہ کو بہت سی خصوصیات حاصل رہی ہیں لیکن شہزادہ بتوں اور نواسہ رسول کی شہادت کے عظیم سانحہ نے تاریخ اسلام میں ۱۰ محرم الحرام سے اہل اسلام کے جذباتی رشتہ قائم کر کے اسے خاص مقام اور خاص شہرت عطا کر دی۔ امت مسلمہ کے اسی جذباتی رشتہ سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے مفسدین نے ”یوم عاشورہ“ اور ”محبت حسین“ کے نام پر ایسی ایسی بدعتات و خرافات ایجاد کر لیں کہ جن کی شریعت مطہرہ تو کیا کسی بھی مہذب قوم کے دستور میں کوئی جگہ نہیں۔ حالانکہ اس مبارک دن میں تو امام عالی مقام، بتوی شہزادگان اور دیگر شہیدان کر بلا کے نام پر ایصال ثواب کی محفلوں کا انعقاد، قرآن خوانی کا اہتمام، غریبوں، مسکینوں کی امداد کا سامان اور روزہ رکھنے کے ذوق و شوق کا اظہار ہونا چاہئے تھا لیکن اس کے برخلاف آج بدعتات و خرافات کے دلدادہ کچھ ضدی وہٹ دھرم لوگ اس مبارک دن میں امام حسین کے روضہ مبارکہ کا فرضی نقشہ بنائیں کر گلی گھمانے، مقابلہ آرائی کرنے، ماتم و سینہ کو بی کرنے، ڈھول تاشے بجانے، کھانے کی چیزوں کو لٹا کر رزق کی بے حرمتی کرنے، میلے لگانے، مردوں عورت کے اختلاط کا سامان فراہم کرنے اور مصنوعی کر بلا میں بنانے جیسی بدعتات و خرافات کی انجام دہی میں لگے رہتے ہیں۔ یاد رکھئے! مروجہ تجزیہ داری کی نہ تو شریعت مطہرہ میں کوئی جگہ ہے اور نہ ہی یہ محبت حسین کی علامت ہے بلکہ یہ تو زیبدیوں کے ظلم و ستم کے واقعات کی نقاہی ہے۔ مولیٰ تعالیٰ ہم سب کو ان بدعتات و خرافات سے محفوظ رکھے اور ”یوم عاشورہ“ کو شرعی ضابطوں نیز محبت حسین کے جذبہ صادقہ سے سرشار ہو کر منانے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین! بجاه النبی الکریم علیہ افضل الصلوات والتسلیم۔

**نوث:** ۱۰ محرم الحرام کو شہیدان کر بلا کی یاد میں ایصال ثواب اور ۱۲ محرم الحرام کو سرکار مفتی عظم ہند علیہ الرحمہ کی یاد میں ”عرس نوری“ کی نوری محفلوں کا انعقاد فرمائیں۔

فقیر قادری محمد سبحان رضا خاں سبحانی غفرلہ

سجادہ نشین خانقاہ عالیہ رضویہ رضا نگر سوداگران بریلی شریف

چیک یا ڈرافٹ بنام

**Mohammad Subhan Raza Khan**

**ICICI Bank 116 Civil lines Bareilly (U,P)**

**A/c.No:019201501797**

**Madarsa Manzar-e-Islam**

**(A/c.No:0043000100238962 Punjab National Bank, Bareilly)**



## دعوت خیر

طالبان علوم نبویہ کے قیام و طعام، منظر اسلام کے تمام شعبوں کے عروج و ارتقا، دارالافتکار کے عمدہ و احسن انتظام، لا بھریوں کی آرائش و زیبائش، ماہنامہ اعلیٰ حضرت کی مسلسل اشاعت، رضا مسجد کی زیب و زینت، خانقاہ رضویہ کی تب و تاب اور عرس رضوی کے وسیع انتظامات میں دل کھول کر حصہ لیں۔